
3. Le XIXe siècle : naissance du métier d'historien , l'ambition scientiste : 
 
3.1, Jules MICHELET  (1798-1874),  Histoire de France, des origines au XIe siècle, Préface de 1869, R. 
Laffont, 1971, p. 3-7. 

Cette œuvre laborieuse d'environ quarante-ans fut conçue d'un moment, de l'éclair de juillet. 
Dans ces jours mémorables, une grande lumière se fit et j'aperçus la France. 

Elle avait des annales, et non point une histoire. Des hommes éminents l'avaient étudiée 
surtout au point de vue politique. Nul n'avait pénétré dans l'infini détail des développements divers 
de son activité (religieuse, économique, artistique, etc.). Nul ne l'avait encore embrassée du regard 
dans l'unité vivante des éléments naturels et géographiques qui l'ont constituée. Le premier je la vis 
comme une âme et une personne. 

L'illustre Sismondi, ce persévérant travailleur, honnête et judicieux dans ses annales 
politiques, s'élève rarement aux vues d'ensemble. Et, d'autre part, il n'entre guère dans les 
recherches érudites. (...) 

Au reste, jusqu'en 1830 (même jusqu'en 1836), aucun des historiens remarquables de cette 
époque n'avait senti encore le besoin de chercher les faits hors des livres imprimés, aux sources 
primitives, la plupart inédites alors, aux manuscrits de nos bibliothèques, aux documents de nos 
archives. 

Cette noble pléiade historique qui, de 1820 à 1830, jette un si grand éclat, MM. de Barante, 
Guizot, Mignet, Thiers, Augustin Thierry, envisagea l'histoire par des points de vue spéciaux et divers. 
Tel fut préoccupé de l'élément de race, tel des institutions, etc., sans voir peut-être assez combien 
ces choses s'isolent difficilement, combien chacune d'elles réagit sur les autres. (...). Ces spécialités 
ont toujours quelque chose d'un peu artificiel, qui prétend éclaircir, et pourtant peut donner de faux 
profils, nous tromper sur l'ensemble, en dérober l'harmonie supérieure. 

La vie a une condition souveraine et bien exigeante. Elle n'est véritablement la vie qu'autant 
qu'elle est complète. Ses organes sont tous solidaires et ils n'agissent que d'ensemble. Nos fonctions 
se lient, se supposent l'une l'autre. Qu'une seule manque, et rien ne vit plus. (...) tout influe sur tout. 

Ainsi, tout ou rien. Pour retrouver la vie historique, il faudrait patiemment la suivre en toutes 
ses voies, toutes ses formes, tous ses éléments. Mais il faudrait aussi, d'une passion plus grande 
encore, refaire et rétablir, le jeu de tout cela, l'action réciproque de ces forces diverses dans un 
puissant mouvement qui redeviendrait la vie même. (...) 

Dans le brillant matin de juillet, sa vaste espérance, sa puissante électricité, cette entreprise 
surhumaine n'effraya pas un jeune cœur.(...)Ce mouvement immense s'ébranla sous mes yeux. Ces 
forces variées, et de nature et d'art, se cherchèrent, s'arrangèrent, malaisément d'abord. Les 
membres du grand corps, peuples, races, contrées, s'agencèrent de la mer au Rhin, au Rhône, aux 
Alpes, et les siècles marchèrent de la Gaule à la France. (...) Le matériel, la race, le peuple qui la 
continue, me paraissaient avoir besoin qu'on mit dessous une bonne forte base, la terre qui les 
portât et les nourrit. Sans une base géographique, le peuple, l'acteur historique, semble marcher en 
l'air comme dans les peintures chinoises où le sol manque. Et notez que ce sol n'est pas seulement le 
théâtre de l'action. Par la nourriture, le climat, etc., il y influe de cent manières. Tel le nid, tel 
l'oiseau. Telle la patrie, tel l'homme. (...) 

La France a fait la France et l'élément fatal de race m'y semble secondaire. Elle est fille de sa 
liberté. Dans le progrès humain, la part essentielle est à la force vive, qu'on appelle l'homme. 
L'homme est son propre Prométhée. 

En résumé, l'histoire telle que je la voyais en ces hommes éminents (et plusieurs admirables) 
qui la représentaient, me paraissait encore faible en ses deux méthodes : 



Trop peu matérielle, tenant compte des races, non du sol, du climat, des aliments, de tant de 
circonstances physiques et physiologiques. 

Trop peu spirituelle, parlant des lois, des actes politiques, non des idées, des moeurs, non du 
grand mouvement progressif, intérieur, de l'âme nationale. 

Surtout peu curieuse du menu détail érudit, où le meilleur, peut-être, restait enfoui aux 
sources inédites. 

(...) L'histoire, dans le progrès du temps, fait l'historien bien plus qu'elle n'est faite par lui. 
Mon livre m'a créé. C'est moi qui fus son œuvre. Ce fils a fait son père. S'il est sorti de moi d'abord, 
de mon orage (trouble encore) de jeunesse, il m'a rendu bien plus en force et en lumière, même en 
chaleur féconde, en puissance réelle de ressusciter le passé. Si nous nous ressemblons, c'est bien. Les 
traits qu'il a de moi sont en grande partie ceux que je lui devais, que j'ai tenus de lui. 

*** 

 
3.2. Numa FUSTEL DE COULANGES (1830-1889), Préface de La Monarchie franque, 1888, p. 31-33. 
 
 "L'érudition allemande a aussi ses préventions ; c'est le patriotisme allemand qui lui a donné 
sa marque. On sait que la devise des Monumenta Germaniae est Sanctus amor patriae dat animum. 
La devise est belle, mais ce n'est peut-être pas celle qui convient à la science. Sans doute le 
sentiment qu'elle exprime n'est pas dangereux quand il ne s'agit que d'éditer d'anciens textes ; mais 
il le devient pour l'historien qui les interprète. Regardez les historiens allemands depuis un demi-
siècle, et vous serez frappé de voir à quel point leurs théories historiques sont en parfait accord avec 
leur patriotisme. Vous serez alors amené à vous demander si leurs systèmes ont été engendrés par la 
lecture des textes, ou s'ils ne l'ont pas été plutôt par ce sentiment  inné qui était antérieur chez eux à 
la lecture des textes. Ainsi, pendant que les érudits français portaient surtout dans cette histoire leur 
esprit de parti, les Allemands y sont surtout porté leur amour de leur patrie et de leur race, ce qui 
vaut peut-être mieux moralement, mais ce qui altère autant la vérité. Le patriotisme est une vertu, 
l'histoire est une science ; il ne faut pas les confondre. 

 Quelques érudits commencent par se faire une opinion, soit qu'ils l'empruntent hâtivement à 
des ouvrages de seconde main, soit qu'ils la tirent de leur imagination ou de leur raisonnement, et ce 
n'est qu'après cela qu'ils lisent les textes. Ils risquent fort de ne pas les comprendre, ou de les 
comprendre à faux. C'est qu'en effet entre le texte et l'esprit prévenu qui le lit, il s'établit une sorte 
de conflit inavoué ; l'esprit se refuse à saisir ce qui est contraire à son idée ; et le résultat ordinaire de 
ce conflit n'est pas que l'esprit se rende à l'évidence du texte, mais plutôt que le texte cède, plie, 
s'accommode à l'opinion préconçue par l'esprit. Peut-être serait-il trop facile d'être érudit, si 
l'érudition ne présentait cette suprême difficulté d'exiger un esprit absolument indépendant et libre, 
surtout à l'égard de soi-même. Mettre ses idées personnelles dans l'étude des textes, c'est la 
méthode subjective. On croit regarder un objet, et c'est sa propre idée que l'on regarde. On croit 
observer un fait, et ce fait prend tout de suite la couleur et le sens que l'esprit veut qu'il ait. On croit 
lire un texte, et les phrases de ce texte prennent une signification particulière suivant l'opinion 
antérieure qu'on s'en était faite. Cette méthode subjective est ce qui a jeté le plus de trouble dans 
l'époque mérovingienne. Elle a produit ces singulières divergences dans l'histoire de l'époque 
mérovingienne. Elle a produit ces singulières divergences que l'on remarque entre des historiens 
également érudits, également sincères, mais diversement prévenus. C'est qu'il ne suffisait pas de lire 
les textes, il fallait les lire avant d'avoir arrêté sa conviction. 

 Plusieurs pensent pourtant qu'il est utile et bon pour l'historien d'avoir des préférences, des 
"idées maîtresses", des conceptions supérieures. Cela, dit-on, donne à son œuvre plus de vie et plus 
de charme ; c'est le sel qui corrige l'insipidité des faits. Penser ainsi, c'est se tromper beaucoup sur la 
nature de l'histoire. Elle n'est pas un art, elle est une science pure. Elle ne consiste pas à raconter 



avec agrément ou à disserter avec profondeur. Elle consiste, comme toute science, à constater des 
faits, à les analyser, à les rapprocher, à en marquer le lien. Il se peut sans doute qu'une certaine 
philosophie se dégage de cette histoire scientifique ; mais il faut qu'elle s'en dégage naturellement 
d'elle-même, presque en dehors de la volonté de l'historien. Il n'a, lui, d'autre ambition que de bien 
voir les faits et de les comprendre avec exactitude. Ce n'est pas dans son imagination ou dans sa 
logique qu'il les cherche ; il les cherche et les atteint par l'observation minutieuse des textes, comme 
le chimiste trouve les siens dans des expériences minutieusement conduites. Son unique habileté 
consiste à tirer des documents tout ce qu'ils contiennent et à n'y rien ajouter de ce qu'ils ne 
contiennent pas. Le meilleur des historiens est celui qui se tient le plus près des textes, qui les 
interprète avec le plus de justesse, qui n'écrit et même ne pense que d'après eux. 
 
 

*** 

3.3.  L'histoire selon l’historien allemand Johann Gustav DROYSEN (1808-1884) 

La méthode historique.  

8. La méthode historique est déterminée par la morphologie de ses matériaux. L’essence de la 
méthode historique est de COMPRENDRE EN CHERCHANT.  

16. La théorie de l’histoire n’est pas une encyclopédie des sciences historiques, ni une philosophie 
(ou une théologie) de l’histoire, pas davantage une physique du monde historique, et encore moins 
un art poétique à l’usage de toute historiographie. La tâche à laquelle elle doit faire face, c’est d’être 
un organon de la pensée et de la recherche historique.  

L’heuristique. 

20. Le point de départ de toute recherche est le QUESTIONNAIRE HISTORIQUE. L’heuristique nous procure 
les matériaux nécessaires au travail de l’historien ; elle est comme l’art du mineur, l’art de trouver et 
mettre au jour, « un travail souterrain » (Niebuhr).  

21. Est matériau d’histoire, d’une part, ce qui de ces présents disparus que nous cherchons à 
comprendre demeure encore à portée de main immédiate (VESTIGES), ce qui d’autre part en est passé 
dans les représentations humaines et nous a été transmis pour en conserver la mémoire (SOURCES), 
enfin des choses au sein desquelles ces deux caractères se trouvent réunis (MONUMENTS).  

22. Dans la masse des VESTIGES, on peut distinguer entre :  

a. les œuvres façonnées par la main de l’homme (œuvres à caractère artistique, technique, etc. 
routes, ordonnance des parcelles etc.) : 

b. l’état successif des communautés éthiques (mœurs et usages, lois, règlements civils ou religieux 
etc.) ; 

c. les manifestations de pensées, de connaissances, d’activité de l’esprit en tous genres 
(philosophèmes, littératures, mythologies etc., ainsi que les ouvrages d’histoire envisagés comme 
des produits de leur temps) ;  

d. les papiers d’affaire (correspondances, factures, archives de toute espèce, etc.). 

23. Les VESTIGES produits à des fins différentes (décoration, utilité pratique etc.) —mais à la 
production desquels l’intention de fixer le souvenir a pris une part actives— sont des MONUMENTS.  

Ainsi des documents ayant pour fonction d’attester devant la postérité qu’une affaire a été conclue.  

Ainsi de toutes sortes d’œuvres d’art, des inscriptions, des médailles, en un certain sens des 
monnaies, etc.  



Enfin toute marque monumentale, jusqu’aux bornes témoins d’un champ —l’ensemble de ce 
domaine allant des titres et armoiries jusqu’aux moindres noms propres.  

24. Dans les SOURCES, se trouvent conservées les choses passées telles que l’entendement humain les 
a conçues —et s’est par là même formé— dans le but d’en maintenir le souvenir. Tout souvenir —
aussi longtemps qu’il n’a pas été fixé par une manifestation sensible (sous forme versifiée, en 
formules sacramentelles, sous forme écrite, etc.)— continue de vivre et de se transformer en 
fonction de l’horizon de représentations de ceux qui le cultivent (ainsi de ce qu’on désigne par 
« tradition » dans l’église romaine). Quant à la confiance qu’il est permis de leur accorder, il n’est 
entre la tradition orale et la tradition écrite qu’une question de degré.  

25. La différence de valeur entre ces trois sortes de matériau résulte pour le chercheur de l’objectif 
qu’elles lui permettront d’atteindre. Les SOURCES, même les meilleures, ne lui donnent pour ainsi dire 
qu’une lumière polarisée. C’est en toute sûreté, jusque dans les moindres détails, qu’il peut aborder 
les VESTIGES : plus son acuité est grande à les examiner, plus il en tire de fruit ; mais ils sont comme 
des fragments fortuits et dispersés.  

La critique.  

28. La critique ne cherche pas « le fait historique proprement dit ». Car —abstraction faite des 
différents moyens, contextes, conditions et fins ayant présidé à sa naissance— chacun de ces 
prétendus faits consiste en un ensemble complexe d’actes de volonté dont les auteurs bien souvent 
sont innombrables et qui tendent soit à favoriser le résultat, soit à y mettre obstacle. Des actes de 
volonté qui en tant que tels sont du passé —tout comme le présent auquel elles ont appartenu— et 
qui ne s’offrent et ne se signalent plus à nous que dans les vestiges de ce que, grâce à eux, on a pu 
autrefois modeler ou accomplir, ou encore sous la forme d’opinions et de souvenirs.  

29. La tâche de la critique est de déterminer le rapport entretenu par les matériaux dont nous 
disposons avec les actes de volonté dont ils portent témoignage. Les formes de la critique se 
déterminent d’après le rapport entretenu par les matériaux à explorer avec les actes de volonté dont 
ils ont reçu la forme qui est la leur.  

36. Le résultat de la critique n’est pas « le fait historique proprement dit », mais que le matériau ait 
été préparé de telle manière qu’on est désormais en mesure de se faire à son égard une opinion 
relativement sûre et correcte.  

 Ceux qui, par excès de probité, refusent d’aller au-delà de la critique se trompent en ceci 
qu’ils abandonnent à l’imagination le soin d’en élaborer les résultats plus avant, au lieu de tâcher 
d’établir les règles qui garantiraient la justesse de toute élaboration postérieure.  

Johann Gustav DROYSEN, Précis de théorie de l’Histoire (1858), traduction 
Alexandre ESCUDIER, Paris, éd. Le Cerf, 2002, p. 43-57 (extraits).  

 

*** 

3. 4 Le "manifeste" de l'école méthodique (1876) :  Gabriel MONOD (1844-1912),  "Du progrès des 
études historiques en France depuis le XVIe siècle," , Revue historique 1876, n° 1, p. 5-38 (extrait) 

"[…] Nous prétendons rester indépendants de toute opinion politique et religieuse, et la 
liste des  hommes éminents qui ont bien voulu accorder leur patronage à la Revue prouve qu'ils 
croient ce programme réalisable. Ils sont loin de professer tous les mêmes doctrines en politique et 
en religion, mais il pensent avec nous que l'histoire peut être étudiée en elle-même, et sans se 
préoccuper des conclusions qui peuvent en être tirées pour ou contre telle ou telle croyance. Sans 
doute les opinions particulières influent toujours dans une certaine mesure sur la manière dont on 
étudie, dont on voit et dont on juge les faits ou les  hommes. Mais on doit s'efforcer d'écarter ces 
causes de prévention et d'erreur pour ne juger les événements et les personnages qu'en eux-



mêmes. Nous admettrons d'ailleurs des opinions et des appréciations divergentes, à la condition 
qu'elles soient appuyées sur des preuves sérieusement discutées et sur des faits, et qu'elles ne 
soient pas de simples affirmations. Notre Revue sera un recueil de science positive et de libre 
discussion, mais elle se renfermera dans le domaine des faits et restera fermée aux théories 
politiques ou philosophiques. 

Nous ne prendrons donc aucun drapeau; nous ne professerons aucun credo dogmatique; 
nous ne nous enrôlerons sous les ordres d'aucun parti ; ce qui ne veut pas dire que notre Revue 
sera une "Babel" où toutes les opinions viendront se manifester. Le point de vue strictement 
scientifique auquel nous nous plaçons suffira à donner à notre recueil l'unité de ton et de caractère. 
Tous ceux qui se mettent à ce point de vue éprouvent à l'égard du passé un même sentiment : une 
sympathie respectueuse, mais indépendante. L'historien ne peut en effet comprendre le passé sans 
une certaine sympathie, sans oublier ses propres sentiments, ses propres idées, pour s'approprier 
un instant ceux des hommes d'autrefois, sans se mettre à leur place, sans juger les faits dans le 
milieu où ils se sont produits. Il aborde en même temps ce passé avec un sentiment de respect, 
parce qu'il sent mieux que personne les mille liens qui nous rattachent aux ancêtres ; il sait que 
notre vie est formée de la leur, nos vertus et nos vices de leurs bonnes et de leurs mauvaises 
actions, que nous sommes solidaires des unes et des autres. Il y a quelque chose de filial dans le 
respect avec lequel il cherche à pénétrer dans leur âme ; il se considère comme le dépositaire des 
traditions de son peuple et de celles de l'humanité. 

En même temps, l'historien conserve néanmoins la parfaite indépendance de son esprit et 
n'abandonne en rien ses droits de critique et de juge. Les traditions antiques se composent des 
éléments les plus divers, elles sont le fruit d'une succession de périodes différentes, de révolutions 
même, qui, chacune en son temps et à son tour, ont eu toutes leur légitimité et leur utilité 
relatives. L'historien ne se fait pas le défenseur des unes contre les autres ; il ne prétend pas biffer 
les unes de la mémoire des hommes pour donner aux autres une place imméritée. Il s'efforce de 
démêler leurs causes, de définir leur caractère, de déterminer leurs résultats dans le 
développement général de l'histoire. Il ne fait pas de procès à la monarchie au nom de la féodalité, 
ni à 89 au nom de la monarchie. Il montre les liens nécessaires qui rattachent la Révolution à 
l'Ancien Régime, l'Ancien Régime au Moyen Âge, le Moyen Âge à l'Antiquité, notant sans doute les 
fautes commises et qu'il est bon de connaître pour en éviter le retour, mais se rappelant toujours 
que son rôle consiste avant tout à comprendre et à expliquer, non à louer ou à condamner. 

[…] Notre époque plus que toute autre est propre à cette étude impartiale et sympathique 
du passé. Les révolutions qui ont ébranlé et bouleversé le monde moderne ont fait évanouir dans 
les âmes les respects superstitieux et les vénérations aveugles, mais elles ont fait comprendre en 
même temps tout ce qu'un peuple perd de force et de vitalité quand il brise violemment avec le 
passé. En ce qui touche spécialement la France, les événements douloureux qui ont créé dans notre 
Patrie des partis hostiles se rattachant chacun à une tradition historique spéciale, et ceux qui plus 
récemment ont mutilé l'unité nationale lentement créée par les siècles, nous font un devoir de 
réveiller dans l'âme de la nation la conscience d'elle-même par la connaissance approfondie de son 
histoire. C'est par là seulement que tous peuvent comprendre le lien logique qui relie toutes les 
périodes du développement de notre pays et même toutes ses révolutions ; c'est par là que tous se 
sentiront les rejetons d'un même sol, les enfants de la même race, ne reniant aucune part de 
l'héritage paternel, tous fils de la vieille France moderne. C'est ainsi que l'histoire, sans se proposer 
d'autre but et d'autre fin que le profit qu'on tire de la vérité, travaille d'une manière secrète et sûre 
à la grandeur de la Patrie en même temps qu'au progrès du genre humain." 

 

*** 

3.5. Les conditions de la connaissance historique  



Ch.-V. LANGLOIS et Ch. SEIGNOBOS, Introduction aux études historiques, (Paris, Hachette, 1898), 
ed. Kiné, Paris, 1992, extraits. 

L’histoire se fait avec des documents. Les documents sont les traces qu’ont laissées les pensées 
et les actes des hommes d’autrefois. Parmi les pensées et les actes des hommes, il en est très peu qui 
laissent des traces visibles, et ces traces, lorsqu’il s’en produit, sont rarement durables : il suffit d’un 
accident pour les effacer. Or, toute pensée et tout acte qui n’a pas laissé de traces, directes ou 
indirectes, ou dont les traces visibles ont disparu, est perdu pour l’histoire : c’est comme s’il n’avait 
jamais existé. Faute de documents, l’histoire d’immenses périodes du passé de l’humanité est à 
jamais inconnaissable. Car rien ne supplée aux documents : pas de documents, pas d’histoire. 

 Pour conclure légitimement d’un document au fait dont il est la trace, il faut prendre de 
nombreuses précautions, qui seront indiquées plus loin. — Mais il est clair que, préalablement à tout 
examen critique et à toute interprétation des documents, se pose la question de savoir s’il y en a, 
combien il y en a, et où ils sont. Si j’ai l’idée de traiter un point d’histoire 1, quel qu’il soit, je 
m’informerai d’abord de l’endroit ou des endroits où reposent les documents nécessaires pour le 
traiter, supposé qu’il en existe. Chercher, recueillir les documents est donc une des parties, 
logiquement la première, et une des parties principales, du métier d’historien. En Allemagne, on lui a 
donné le nom d’Heuristique (Heuristik), commode parce qu’il est bref.  
[…] 

Les faits ne peuvent être empiriquement connus que de deux manières : ou bien directement si 
on les observe pendant qu’ils se passent, ou bien indirectement, en étudiant les traces qu’ils ont 
laissées. Soit un événement tel qu’un tremblement de terre, par exemple : j’en ai directement 
connaissance si j’assiste au phénomène, indirectement si, n’y ayant pas assisté, j’en constate les 
effets matériels (crevasses, murs écroulés), ou si, ces effets ayant été effacés, j’en lis la description 
écrite par quelqu’un qui a vu soit le phénomène lui-même, soit ses effets. — Or le propre des « faits 
historiques2 » c’est de n’être connus qu’indirectement, d’après des traces. La connaissance histori-
que est, par essence, une connaissance indirecte. La méthode de la science historique doit donc 
différer radicalement de celle des sciences directes, c’est-à-dire de toutes les autres sciences, sauf la 
géologie, qui sont fondées sur l’observation directe. La science historique n’est pas du tout, quoi 
qu’on en ait dit3, une science d’observation. 

Les faits passés ne nous sont connus que par les traces qui en ont été conservées. Ces traces, que 
l’on appelle documents, l’historien les observe directement, il est vrai ; mais, après cela, il n’a plus 
rien à observer ; il procède désormais par voie de raisonnement, pour essayer de conclure, aussi 
correctement que possible, des traces aux faits. Le document, c’est le point de départ ; le fait passé, 
c’est le point d’arrivée 4. Entre ce point de départ et ce point d’arrivée, il faut traverser une série 
complexe de raisonnements, enchaînés les uns aux autres, où les chances d’erreur sont 
innombrables ; la moindre erreur, qu’elle soit commise au début, au milieu ou à la fin du travail, peut 
vicier toutes les conclusions. La « méthode  historique », ou indirecte, est par là visiblement 
inférieure à la méthode d’observation directe ; mais les historiens n’ont pas le choix : elle est la seule 
pour atteindre les faits passés, et l’on verra plus loin comment elle peut, malgré ces conditions 
défectueuses, conduire à une connaissance scientifique. 

                                                 
1 En pratique, le plus souvent, on ne se propose point de traiter un point d’histoire avant de savoir s’il existe ou non des 
documents qui permettent de l’étudier. C’est, inversement un document, découvert par hasard, qui suggère l’idée 
d’approfondir la question d’histoire que ce document intéresse et de colliger, à cet effet, les documents du même genre. 
2 Cette expression, souvent employée, a besoin d’être éclaircie. Il ne faut pas croire qu’elle s’applique à une espèce de faits. 
Il n’y a pas de faits historiques, comme il y a des faits chimiques. Le même fait est ou n’est pas historique suivant la façon 
dont on le connaît. Il n’y a que des procédés de connaissance historiques. Une séance du Sénat est un fait d’observation 
directe pour celui qui y assiste ; elle devient historique pour celui qui l’étudie dans un compte rendu. L’éruption du Vésuve 
au temps de Pline est un fait géologique connu historiquement. Le caractère historique n’est pas dans les faits ; il n’est que 
dans le mode de connaissance. 
3 Fustel de Coulanges l’a dit. […] 
4 Dans les sciences d’observation, c’est le fait lui-même, observé directement, qui est le point de départ. 



 […]  
On peut distinguer deux espèces de documents. Parfois le fait passé a laissé une trace matérielle 

(un monument, un objet fabriqué). Parfois, et le plus souvent, la trace du fait est d’ordre 
psychologique : c’est une description ou une relation écrites. — Le premier cas est beaucoup plus 
simple que le second. Il existe, en effet, un rapport fixe entre certaines empreintes matérielles et 
leurs causes, et ce rapport, déterminé p.67 par des lois physiques, est bien connu 5. — La trace 

psychologique, au contraire, est purement symbolique : elle n’est pas le fait lui-même ; elle n’est pas 
même l’empreinte immédiate du fait sur l’esprit du témoin ; elle est seulement un signe 
conventionnel de l’impression produite par le fait sur l’esprit du témoin. Les documents écrits n’ont 
donc pas de valeur par eux-mêmes, comme les documents matériels ; ils n’en ont que comme signes 
d’opérations psychologiques, compliquées et difficiles à débrouiller. L’immense majorité des 
documents qui fournissent à l’historien le point de départ de ses raisonnements ne sont, en somme, 
que des traces d’opérations psychologiques. 

Cela posé, pour conclure d’un document écrit au fait qui en a été la cause lointaine, c’est-à-dire 
pour savoir la relation qui relie ce document à ce fait, il faut reconstituer toute la série des causes 
intermédiaires qui ont produit le document. Il faut se représenter toute la chaîne des actes effectués 
par l’auteur du document à partir du fait observé par lui jusqu’au manuscrit (ou à l’imprimé) que 
nous avons aujourd’hui sous les yeux. Cette chaîne, on la reprend en sens inverse, en commençant 
par l’inspection du manuscrit (ou de l’imprimé) pour aboutir au fait ancien. Tels sont le but et la 
marche de l’analyse critique 6. 

D’abord, on observe le document. Est-il tel qu’il était lorsqu’il a été produit ? N’a-t-il pas été 
détérioré depuis ? On recherche comment il a été fabriqué afin de le restituer au besoin dans sa 
teneur originelle et d’en déterminer la provenance. Ce premier groupe de recherches préalables, qui 
porte sur l’écriture, la langue, les formes, les sources, etc., constitue le domaine particulier de la 
critique externe ou critique d’érudition. — Ensuite intervient la critique interne : elle travaille, au 
moyen de raisonnements par analogie dont les majeures sont empruntées à la psychologie générale, 
à se représenter les états psychologiques que l’auteur du document a traversés. Sachant ce que 
l’auteur du document a dit, on se demande : 1° qu’est-ce qu’il a voulu dire ; 2° s’il a cru ce qu’il a dit ; 
3° s’il a été fondé à croire ce qu’il a cru. […] 

La critique des documents ne fournit que des faits isolés. Pour les organiser en un corps de 
science il faut une série d’opérations synthétiques. L’étude de ces procédés de construction 
historique forme la seconde moitié de la Méthodologie.[…] 

En toute science, après avoir regardé les faits, on se pose systématiquement des questions7 ; 
toute science est formée d’une série de réponses à une série de questions méthodiques. […] 
L’histoire, sous peine de se perdre dans la confusion de ses matériaux, doit se faire une règle stricte 
de toujours procéder par questions comme les autres sciences 8. Mais comment poser les questions 
dans une science si différente des autres ? C’est le problème fondamental de la méthode. On ne peut 
le résoudre qu’en commençant par déterminer le caractère essentiel des faits historiques, qui les 
différencie des faits des autres sciences. 

Les sciences d’observation directe opèrent sur des objets réels et complets. La science la plus 
voisine de l’histoire par son objet, la zoologie descriptive, procède en examinant un animal réel et 
entier. On le voit réellement, dans son ensemble, on le dissèque, de façon à le décomposer en ses 

                                                 
5 Nous ne traiterons pas particulièrement de la Critique des documents matériels (objets, monuments, etc.), en tant qu’elle 
diffère de la Critique des documents écrits. 
6 Pour le détail et la justification logique de cette méthode voir Ch. Seignobos, Les conditions psychologiques de la 
connaissance en histoire, dans la Revue philosophique, 1887, II, p. 1, 168. 
7 L’hypothèse dans les sciences expérimentales est une forme de question accompagnée d’une réponse provisoire. 
8 Fustel de Coulanges a entrevu cette nécessité. Dans la Préface des Recherches sur quelques problèmes d’histoire (Paris, 
1885, in-8), il annonce qu’il va donner ses recherches « sous la forme première qu’ont tous mes travaux, c’est-à-dire sous la 
forme de questions que je me pose et que je m’efforce d’éclaircir ». 

http://gallica.bnf.fr/document?O=N017163
http://gallica.bnf.fr/document?O=N201497


parties, la dissection est une analyse au sens propre (αναλύειν, c’est dissoudre). On peut ensuite 
remettre ensemble les parties de façon à voir la structure de l’ensemble, c’est la synthèse réelle. On 
peut regarder les mouvements réels qui constituent le fonctionnement des organes de façon à 
observer la réaction réciproque des parties de l’organisme. On peut comparer les ensembles réels et 
voir par quelles parties ils se ressemblent de façon à les classifier suivant leurs ressemblances réelles. 
La science est une connaissance objective fondée sur l’analyse, la synthèse, la comparaison réelles ; 
la vue directe des objets guide le savant et lui dicte les questions à poser. 

En histoire rien de pareil. — On dit volontiers que l’histoire est la « vision » des faits passés, et 
qu’elle procède par « analyse » ; ce sont deux métaphores, dangereuses si on en est dupe 9. En 
histoire, on ne voit rien de réel que du papier écrit, et quelquefois des monuments ou des produits 
de fabrication. L’historien n’a aucun objet à analyser réellement, aucun objet qu’il puisse détruire et 
reconstruire. « L’analyse historique » n’est pas plus réelle que la vue des faits historiques ; elle n’est 
qu’un procédé abstrait, une opération purement intellectuelle. — L’analyse d’un document consiste 
à chercher mentalement les renseignements qu’il contient pour les critiquer un à un. — L’analyse 
d’un fait consiste à distinguer mentalement les différents détails de ce fait (épisodes d’un 
événement, caractères d’une institution), pour fixer son attention successivement sur chacun des 
détails ; c’est ce qu’on appelle examiner les divers « aspects » d’un fait ; — encore une métaphore. 
— L’esprit humain, naturellement confus, n’a spontanément que des impressions d’ensemble 
confuses ; il est nécessaire, pour les éclaircir, de se demander quelles impressions particulières 
constituent une impression d’ensemble, afin de les préciser en les considérant une à une. Cette 
opération est indispensable, mais il ne faut pas en exagérer la portée. Ce n’est pas une méthode 
objective qui fasse découvrir des objets réels ; ce n’est qu’une méthode subjective pour apercevoir 
les éléments abstraits qui forment nos impressions10. — Par la nature même de ses matériaux 
l’histoire est forcément une science subjective. Il serait illégitime d’étendre à cette analyse 
intellectuelle d’impressions subjectives les règles de l’analyse réelle d’objets réels. 

L’histoire doit donc se défendre de la tentation d’imiter la méthode des sciences biologiques. Les 
faits historiques sont si différents de ceux des autres sciences qu’il faut pour les étudier une méthode 
différente de toutes les autres. […] 

***** 

 

  

                                                 

9 Fustel de Coulanges lui-même semble s’y être trompé : « L’histoire est une science ; elle n’imagine pas, elle 
voit seulement. » (Monarchie franque, p. 1.) « L’histoire consiste, comme toute science, à constater des faits, à 
les analyser, à les rapprocher, à en marquer le lien... L’historien... cherche et atteint les faits par l’observation 
minutieuse des textes, comme le chimiste trouve les siens dans des expériences minutieusement conduites. » 
(Ib., p. 39.) 

10 Le caractère subjectif de l’histoire a été très fortement indiqué par un philosophe, G. Simmel, Die Problème 
der Geschichtsphilosophie, Leipzig, 1892, in-8. 



3.6. Histoire et sociologie  un débat 

Émile DURKHEIM (1858-1917), “ Débat sur l’explication en histoire et en sociologie” (1908), Extrait 
du Bulletin de la société française de philosophie, 8, 1908, pp. 229 à 245 et 347. Reproduit in : Émile 
Durkheim, Textes. 1. Éléments d’une théorie sociale, pp. 199 à 217. Paris, Éditions de Minuit, 1975, 
512 pp. Collection: Le sens commun. (http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm.) 
 

M. DURKHEIM. - Je me sens un peu embarrassé pour répondre à l'exposé de M. Seignobos ; car 
je ne suis pas bien sûr d'être maître de sa pensée. Je voudrais savoir, avant de lui présenter des 
objections, s'il admet ou non la réalité de l'inconscient. Je ne vois pas clairement quel est son 
sentiment sur ce point. 

 
M. SEIGNOBOS. - Je crois que, parmi les phénomènes inconnus, il y en a certainement qui ont un 

caractère spontané (par exemple des phénomènes physiologiques comme la digestion), qui exercent 
une action causale indéniable, mais que nous ne connaissons pas. 

 
M. DURKHEIM. - Dans son exposition, M. Seignobos semblait opposer l'histoire et la sociologie, 

comme si c'était là deux disciplines usant de méthodes différentes. En réalité, il n'y a pas à ma 
connaissance de sociologie qui mérite ce nom et qui n'ait pas un caractère historique. Si donc il était 
établi que l'histoire ne peut admettre la réalité de l'inconscient, la sociologie ne pourrait tenir un 
autre langage. Il n'y a pas là deux méthodes ni deux conceptions opposées. Ce qui sera vrai de 
l'histoire, sera vrai de la sociologie. Seulement, ce qu'il faut bien examiner, c'est si vraiment l'histoire 
permet d'énoncer la conclusion, à laquelle aboutit M. Seignobos : l'inconscient est-il l'inconnu et 
l'inconnaissable ? M. Seignobos dit que c'est la thèse des historiens en général : mais il y en a 
beaucoup, je crois, qui repousseraient cette affirmation. Je citerai en particulier Fustel de Coulanges. 

 
M. SEIGNOBOS. - Fustel de Coulanges avait horreur de la notion même de conscience collective. 
 
M. DURKHEIM. - Mais il ne s'agit pas en ce moment de conscience collective. Ce sont là deux 

problèmes tout à fait différents. On peut se représenter le conscient et l'inconscient en histoire sans 
faire intervenir la notion de conscience collective ; ces deux questions n'ont aucun rapport l'une avec 
l'autre. L'inconscient peut être inconscient par rapport à la conscience individuelle et n'en être pas 
moins parfaitement réel. Séparons donc les deux problèmes : les idées de Fustel de Coulanges sur la 
conscience collective n'ont rien à voir ici. La question est de savoir si vraiment en histoire on ne peut 
admettre d'autres causes que les causes conscientes, celles que les hommes eux-mêmes attribuent 
aux événements et aux actions dont ils sont les agents. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais je n'ai jamais dit qu'il n'y en avait pas d'autres. J'ai dit que les causes 

conscientes étaient celles que nous atteignons le plus facilement. 
 
M. DURKHEIM. - Vous avez dit que les seules causes que l'historien puisse atteindre avec quelque 

sûreté sont celles indiquées dans les documents par les agents ou par les témoins. Pourquoi ce 
privilège ? Je crois au contraire que ce sont les causes les plus suspectes. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais au moins les témoins ou les agents ont vu les événements, et c'est 

beaucoup. 
 
M. DURKHEIM. - Il ne s'agit pas des événements, mais des mobiles intérieurs qui ont pu 

déterminer ces événements. Comment les connaître ? Il y a deux procédés possibles. Ou bien on 
cherchera à découvrir ces mobiles objectivement et par une méthode expérimentale : cela, ni les 
témoins, ni les agents n'ont pu le faire. Ou bien on cherchera à les atteindre par une méthode 
intérieure, par l'introspection. Voilà la seule méthode que peuvent s'appliquer à eux-mêmes les 

http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm


témoins et les agents. C'est donc la méthode introspective que vous introduisez en histoire et d'une 
façon illimitée. Or tout le monde sait combien la conscience est pleine d'illusions.  

 
Depuis bien longtemps, il n'y a plus un psychologue qui pense atteindre par l'introspection les 

causes profondes. Toute relation causale est inconsciente, il faut la deviner après coup ; on n'atteint 
par l'introspection que des faits, jamais des causes. Comment donc les agents, qui se confondent 
avec les actes eux-mêmes, pourraient-ils se rendre compte de ces causes ? Ils se trouvent dans les 
conditions les plus fâcheuses pour les bien découvrir. Et si cela est vrai des faits psychiques 
individuels, à plus forte raison en est-il de même des événements sociaux dont les causes échappent 
bien plus évidemment à la conscience de l'individu. 

 
Ces causes, indiquées par les agents, loin d'avoir une importance quelconque, doivent être 

généralement tenues pour des hypothèses très suspectes. Je ne connais pas pour ma part un cas où 
les agents aient aperçu les causes avec exactitude. Allez-vous, pour expliquer des phénomènes 
comme les interdits religieux, comme la Patria potestas des Romains, accepter comme fondées les 
raisons que les jurisconsultes romains en donnaient ? Comment expliquer des faits de ce genre, si ce 
n'est pas une méthode expérimentale opérant lentement et objectivement ? Qu'est-ce que la 
conscience individuelle peut bien savoir des causes de faits aussi considérables et aussi complexes ? 

 
M. SEIGNOBOS. - Nous ne parlons pas des mêmes faits, je parle simplement des événements, des 

faits historiques qui ne se sont produits qu'une fois. 
 
M. DURKHEIM. - Mais que dirait-on d'un biologiste qui ne considérerait sa science que comme un 

récit des événements du corps humain, sans étudier les fonctions de cet organisme ? Et vous-même, 
d'ailleurs, avez parlé des religions, des coutumes, des institutions. 

 
M. SEIGNOBOS. - J'en ai parlé comme de la seconde rangée de phénomènes qu'atteint l'historien, 

et au sujet de laquelle il se sent déjà beaucoup plus mal à l'aise. 
 
M. DURKHEIM. - Mais vous ne pouvez absolument rien comprendre aux événements proprement 

dits, aux faits, aux altérations, aux changements, vous ne pouvez étudier ce que vous appelez la 
première rangée, si vous ne connaissez pas avant tout les religions, les institutions qui sont l'ossature 
de la société. 

 
M. SEIGNOBOS. - C'est une question. 
 
M. DURKHEIM. - Vous reconnaissez, du moins, que, en ce qui concerne les institutions, les 

croyances, les coutumes, les mobiles conscients des agents ne jouissent plus du privilège que vous 
leur attribuez en matière d'événements ? 

 
M. SEIGNOBOS. - je ne dis pas que les hypothèses des agents sont ici sans valeur, je dis qu'il faut 

beaucoup plus de critique avant d'admettre ces motifs, car là encore ce sont les motifs conscients que 
nous atteignons les premiers. 

 
M. DURKHEIM. - Ainsi, de toutes façons, ce que l'historien atteint vraiment, ce sont les causes 

conscientes ? Tout le reste lui est inconnu ? 
 
M. SEIGNOBOS. - Non pas totalement inconnu, mais plus inconnu que ce qui est conscient. 
 
M. DURKHEIM. - Les causes qui sont le plus immédiatement à la disposition de l'historien, ce sont 

donc les motifs intérieurs, tels qu'ils apparaissent aux agents ? Pourquoi ce singulier privilège ? 
 



M. SEIGNOBOS. - Mais c'est bien simple : parce que les agents et les témoins nous offrent une 
explication des actes conscients. Sans doute ils peuvent se tromper, et il faut critiquer leurs 
explications ; mais malgré tout ils avaient un moyen de savoir quelque chose et nous ne l'avons pas. 

 
M. DURKHEIM. - Si nous n'avons pas d'autre moyen de connaître, il n'y a rien à faire en histoire. 

Si l'on entend l'histoire comme vous l'entendez, ceux qui n'en font pas peuvent se consoler et se 
réjouir même de n'en pas faire. 

 
M. SEIGNOBOS. - En effet, il n'y a aucune sécurité, aucune certitude en histoire lorsqu'on prétend 

atteindre les causes. La preuve en est que les explications des phénomènes sont toujours différentes 
et ne sont jamais d'accord. 

 
M. DURKHEIM. - Votre méthode mène au nihilisme le plus absolu. A quoi bon alors faire une 

grande place à l'enseignement historique ! Ce serait beaucoup de temps perdu pour arriver à un 
résultat singulièrement mince. 

 
M. SEIGNOBOS. - Pardon. L'histoire a pour fonction de rappeler, aux gens qui l'oublient, 

l'interdépendance et la réaction continuelle des diverses séries de faits qu'on tend naturellement à 
séparer en compartiments étanches. Et, par là, elle peut influer fortement sur l'orientation de l'esprit. 
Elle montre qu'il n'y a jamais de phénomènes isolés ou discontinus. 

 
M. DURKHEIM. - Tous ceux qui s'occupent de l'étude du passé savent bien pourtant que les 

motifs immédiatement visibles, que les causes apparentes sont de beaucoup les moins importantes. 
Il faut descendre beaucoup plus bas dans le réel pour pouvoir le comprendre. Ou bien, s'il n'y a 
possibilité d'atteindre d'autres causes, il faut dire franchement qu'on ne peut atteindre aucune cause 
véritable. Il est vrai que vous distinguez et semblez opposer la cause et la loi. Mais qu'est-ce qu'une 
cause qui n'est pas une loi ? Toute relation de causalité est une loi. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais non ; il y a des événements qui ne se sont produits qu'une fois et dont 

pourtant on détermine la cause. 
 
M. DURKHEIM. - Dès que j'ai établi une relation entre deux termes A et B, j'ai une loi. Nous ne 

définissons pas la loi par la généralité des cas où elle se manifeste. Il n'est pas nécessaire que, en fait, 
la relation se reproduise plus ou moins souvent ; il suffit qu'elle soit de nature à se reproduire. Les 
logiciens reconnaissent qu'on peut établir une loi sur une expérience bien faite. Une fois la loi 
établie, les faits se reproduiront ou non, cela n'a pas d'importance théorique. Certains phénomènes, 
par exemple les phénomènes tératologiques, sont précisément instructifs, parce qu'ils sont uniques 
ou exceptionnels. Je ne vois donc pas comment on peut établir une relation causale qui ne soit pas 
une loi. Si je sais que A est la cause de B, je sais que A sera toujours la cause de B. Le lien qui les unit 
est affirmé comme réel sans condition de temps et de lieu. 

 
M. SEIGNOBOS. - Pourtant jamais un homme ne doutera que Marat ait été poignardé. Un coup 

de couteau donné à quelqu'un provoque sa mort, voilà une cause, et je ne vois pas des lois dans cet 
événement. 

 
M. DURKHEIM. - Tout le monde dira que Marat est mort d'un coup de couteau, à moins qu'on ne 

trouve que le bain trop chaud a déterminé sa mort, avant le coup de poignard. De toutes façons, ce 
n'est pas parce que le coup de couteau précède la mort, qu'on y voit la cause de la mort. C'est en 
vertu de la loi générale qu'un coup de couteau détermine la mort, s'il atteint un organe essentiel. Le 
coup de couteau n'est cause que s'il a produit cet effet. Si une autre cause avait produit la mort, le 
coup de couteau ne serait pas tenu pour cause ; sur ce point, le savant et l'opinion populaire sont 
absolument d'accord. 



 
Mais je reviens aux procédés de recherche des causes. N'y a-t-il vraiment pas d'autre méthode 

pour découvrir les causes, que de faire appel aux indications des témoins ou des agents ? Pourquoi, 
vis-à-vis des phénomènes humains, des phénomènes sociaux, serions-nous dans des conditions plus 
défavorables que vis-à-vis des phénomènes de la nature ? Pourquoi là aussi ne pourrions-nous pas 
chercher les causes et les lois du dehors ? je laisse de côté la sociologie, qui est trop jeune encore 
pour servir d'exemple. Mais voici la psychologie qui existe depuis plus longtemps. En psychologie on 
cherche à étudier l'inconscient et on y parvient, sans faire pour cela des constructions en l'air. 

 
M. SEIGNOBOS. - Les méthodes d'observation sont bien meilleures. 
 
M. DURKHEIM. - Si jamais, dans un domaine, la méthode introspective semblait indispensable, 

c'était pour l'étude même de la conscience individuelle. Car il s'agit ici de phénomènes intérieurs par 
définition. Et pourtant, malgré les difficultés, l'étude psychologique de l'inconscient et l'étude 
objective du conscient sont possibles et réussissent. Pourquoi l'une et l'autre seraient-elles 
impossibles pour les phénomènes sociaux et historiques ? 

 
M. SEIGNOBOS. - Est-il vraiment possible d'étudier l'inconscient en psychologie ? je n'en sais rien, 

et je crois qu'on n'arrive encore à aucune conclusion certaine. Mais, en tout cas, le psychologue 
dispose de procédés de recherche qui nous sont refusés. Tout d'abord il travaille sur des sujets, c'est-
à-dire sur des faits complets et non sur des fragments conservés au hasard ; il peut observer les 
cataleptiques et surtout les aliénés. Le psychologue voit les événements se dérouler devant lui. En 
histoire, au contraire, les éléments même nous manquent, nous n'avons jamais que le reflet des 
événements aperçus et relatés par d'autres. Nous travaillons forcément sur des matériaux de seconde 
main, puisque nous ne savons des choses, par définition, que ce qu'en disent ceux qui les ont vues. 

 
M. DURKHEIM. - Ce travail sera plus difficile, plus complexe, voilà tout ; les procédés restent 

valables. 
 
M. SEIGNOBOS. - Non, si les éléments mêmes nous manquent. 
 
M. DURKHEIM. - Alors il faut renoncer à faire de l'histoire. Si les données historiques sont 

accessibles de quelque façon, elles sont comparables et la méthode objective doit être appliquée. 
Sinon, il n'y a plus d'histoire. 

 
M. SEIGNOBOS. - Pardon. Nous disposons de quelques données qui nous suffisent pour établir des 

relations de cause à effet, mais qui ne nous permettent pas de déterminer et d'expliquer l'inconscient. 
 
M. DURKHEIM. - Mais il n'est pas question ici d'inconscient ; la difficulté n'est pas là. Il s'agit de la 

connaissance des causes, et je soutiens que nous ne pouvons, en aucune manière, pour savoir quelle 
est la cause d'un événement ou d'une institution, nous borner à interroger les agents de cet 
événement et leur demander leur sentiment. 

 
M. SEIGNOBOS. - Vous exagérez, il y a des cas où les témoins ne se trompent pas : ils ont bien vu 

que Guillaume d'Orange est parti en Angleterre parce qu'il ne craignait plus l'armée de Louis XIV. 
 
M. DURKHEIM. - Je ne dis pas que ces interprétations soient sans intérêt. Quand le malade croit 

qu'il a la fièvre, son sentiment, vrai ou faux, est un fait intéressant dont le médecin doit tenir 
compte. De même ici. Mais votre exemple prouve déjà qu'une autre méthode est possible. Car 
comment feriez-vous la sélection entre les cas où les témoins disent vrai et les cas où ils se trompent, 
si vous n'avez d'autre critère que le recours aux témoins ? Le médecin consulte le malade, il doit 
commencer par là, mais sa réponse ne doit être qu'une donnée entre d'autres données, et toutes ces 



données demandent à être élaborées méthodiquement, sans qu'aucune puisse 'nous fournir 
directement et immédiatement la cause véritable. Quelle que soit la valeur des indications 
contenues dans les documents, il faut donc les critiquer, les organiser méthodiquement et non les 
enregistrer. Mais vous voyez combien la question que vous avez posée est ambiguë. Il ne s'agit plus, 
pour l'instant, de conscient ou d'inconscient, mais nous revenons au problème qui nous occupait l'an 
dernier : la connaissance des causes en histoire. Vous avez mêlé à cette question quelques 
considérations sur l'inconscient qui n'ont rien à voir avec elle. Évidemment, il y a de l'inconnu en 
histoire ; c'est un truisme, mais cela n'intéresse en rien le problème de l'inconscient. 

 
M. SEIGNOBOS. - Ce que je me suis demandé, c'est précisément quelle est la part irréductible de 

l'inconscient dans cet inconnu historique. 
 
M. DURKHEIM. - Mais les deux questions n'ont aucun rapport. J'irai même sur ce point bien plus 

loin que vous. Vous avez l'air d'identifier le conscient et le connu, comme si ce qui est éclairé par la 
conscience de l'agent individuel était plus aisément connaissable que le reste. En réalité, ce qui est 
conscient est aussi plein d'obscurité. je dirai donc que le conscient et l'inconscient sont également 
obscurs, et que, dans les deux cas, la question de la méthode à suivre pour arriver à la connaissance 
des causes se pose dans des termes identiques. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais il y a pourtant des phénomènes conscients et qui ne sont pas inconnus. 

Voyez les langues. 
 
M. DURKHEIM. - Évidemment les mots sont connus, mais quel sens mettait-on derrière ces 

mots ? Rien de plus difficile à découvrir. 
 
Ce qu'il faut chercher c'est un moyen de comparer les données historiques, d'établir des séries 

de phénomènes qui varient parallèlement ; c'est par ces rapprochements méthodiques qu'il est 
possible de découvrir des causes. Et je crois qu'on peut y arriver. Vous oubliez vraiment que depuis 
cinquante ans on a fait bien du chemin en histoire comparée : il y a là toute une œuvre positive que 
vous semblez totalement méconnaître. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais aussi les systèmes s'écroulent tous les vingt ans. 
 
M. DURKHEIM. - Si vous voulez montrer que la science est toujours en perpétuel devenir, je crois 

que nous serons tous d'accord sur ce point. Tout le monde admet que la science avance lentement 
et n'établit jamais que des probabilités. Mais du moment qu'il y a en histoire un certain nombre de 
données positives, du moment que vous jugez ces données suffisantes pour fournir la trame d'un 
récit historique, pourquoi seraient-elles insuffisantes quand il s'agit d'instituer une comparaison 
méthodique ? Nulle part, on ne trouve des causes toutes faites ; toujours il faut que l'esprit les 
découvre, et il faut pour cela qu'il procède méthodiquement : pourquoi du fait que les documents 
historiques doivent être critiqués minutieusement, de ce qu'ils sont courts, incomplets, 
fragmentaires, conclure à l'impossibilité d'une science historique ? Mais, à y regarder de près, l'écart 
entre les phénomènes de la vie et ce qui en passe dans la biologie n'est pas moins grand encore que 
l'écart entre la vie sociale et ce qui en passe dans l'histoire. Toute science en est là. 

 
M. SEIGNOBOS. - Au contraire, ce qui passe dans les documents est infime, si l'on songe à la 

masse des événements du passé. En biologie, nous avons affaire à des ensembles concrets, en 
histoire, nous n'avons que des morceaux d'événements. 

 
M. DURKHEIM. - Qu'est-ce qui empêche de comparer ces fragments ? Vous-même reconnaissez 

leur solidarité, puisque vous les groupez selon les époques et en dégagez un tableau du passé. 
 



M. SEIGNOBOS. - Nous avons vaguement l'impression que plusieurs séries de phénomènes 
changent en même temps, mais... 

 
M. DURKHEIM. - Quand je constate, dans un nombre de cas bien observés et bien étudiés, que 

telle organisation familiale est liée à telle particularité de l'organisation sociale, pourquoi 
m'empêcheriez-vous d'établir un tel rapport entre ces deux séries de phénomènes ? 

 
M. SEIGNOBOS. - Parce qu'on n'a presque jamais affaire à des phénomènes suffisamment 

analogues, pour permettre une comparaison.. 
 
M. DURKHEIM. - Mais enfin ce sont des faits ; je les constate, et vous savez combien on 

rencontre souvent des similitudes frappantes entre institutions de différents peuples. 
 
M. SEIGNOBOS. - Ces peuples sont toujours si profondément différents. 
 
M. DURKHEIM. - Mais quand, à propos du mariage, je constate, sur des points très différents du 

globe, des formalités identiques et des cérémonies de tous points comparables, quand je trouve que 
les hommes et les femmes vivent ensemble de la même façon, vous pensez qu'il n'y a rien là qui 
vaille la peine de faire une comparaison. Que concluez-vous donc de tout cela ? 

 
M. SEIGNOBOS. - Rien. Je ne sais pas la cause de ces ressemblances. 
 
M. LACOMBE. - M. Seignobos semble oublier que les documents, intrinsèquement et isolément 

consultés n'arriveraient jamais à certifier les faits ; c'est au contraire la généralité et la ressemblance 
des laits qui certifient les documents. Sans comparaison, pas de certitude. Supposez que vous ayez 
un document unique, et d'apparence authentique, mais relatant un fait sans autre exemple dans 
l'histoire ; vous douterez probablement du fait, et avec raison. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais la comparaison en histoire se réduit au fond à l'analogie : il n'y a jamais de 

similitudes complètes. 
 
M. LACOMBE. - Qu'importe ! Sans comparaison, il n'y a pas de certitude ; et, d'autre part, c'est la 

comparaison qui fonde, qui assure notre critique. Quand je me trouve en face de certains mobiles 
que les historiens attribuent aux anciens, je suis enclin au doute, parce que je ne reconnais pas, dans 
les hommes qu'on me décrit, l'humanité que je connais ; vous le voyez, la comparaison est toujours 
précieuse. 

 
M. SEIGNOBOS. - D'accord. C'est en effet d'après de vagues analogies avec le présent qu'on juge 

et qu'on critique le plus souvent les phénomènes du passé, car, trouver des analogies vraiment 
précises entre deux séries anciennes et les comparer n'arrive que rarement. Comparer veut dire 
surtout pour l'historien rapprocher ce qu'il trouve du présent où il vit. 

 
M. LALANDE. - Jusqu'à présent nous n'avons abordé que la première question, celle de la 

connaissance des causes, de l'inconnu en histoire. Resterait à examiner la seconde, celle de savoir 
sous quelles formes on doit se représenter ce qui, dans les causes historiques, échappe à la 
conscience de l'individu. C'est ce que visait M. Seignobos dans la dernière partie de sa note en 
demandant : « Doit-on faire intervenir une cause sui generis.... la pression exercée par le corps social 
sous forme de tradition et d'organisation collective. Ce qui conduirait à admettre une espèce de 
phénomènes spéciale, différente des faits humains individuels ? Faut-il attribuer les caractères 
communs dont la cause nous échappe à un Volksgeist, à une Sozialpsyche distincts des individus ? » 

 
M. DURKHEIM. - Cette question ne me paraît pas rentrer dans celle que nous traitons. Sans 



doute, M. Seignobos semble croire que la conscience collective a été imaginée comme un moyen 
d'expliquer l'inconscient en histoire. C'est inexact. D'abord, on peut admettre qu'il y a de 
l'inconscient, et nier toute conscience collective ; cet inconscient peut être tout individuel. Puis, s'il y 
a une conscience collective, elle doit comprendre des faits conscients et en rendre compte, aussi 
bien que des faits inconscients. Car, enfin, puisqu'elle est une conscience (à supposer qu'elle existe) il 
faut bien qu'elle soit consciente par quelque endroit. 

 
M. SEIGNOBOS. - Où donc ? Je voudrais bien savoir où est ce lieu où la collectivité pense 

consciemment ? 
 
M. DURKHEIM. - Je n'ai pas à aborder ici la question de la conscience collective qui déborde 

infiniment le sujet qui nous occupe. Tout ce que je tiens à dire, c'est que, si nous admettons 
l'existence d'une conscience collective, nous ne l'avons pas imaginée dans le but d'expliquer 
l'inconscient. Nous avons cru découvrir certains phénomènes caractéristiques absolument différents 
des phénomènes de psychologie individuelle et c'est par cette voie que nous avons été conduits à 
l'hypothèse que vous attaquez ici, je ne sais trop pourquoi. 

 
M. LALANDE. - Il semble cependant que les deux questions soient connexes : la solution de la 

première peut dépendre de celle de la seconde. S'il est vrai qu'il y ait un esprit social collectif, cela 
n'exclut-il pas la méthode qui consiste à chercher l'explication des faits historiques dans les motifs des 
agents et dans la conscience qu'ils en ont ? La seule méthode légitime serait alors, comme le pense 
M. Durkheim, de se placer au point de vue objectif, de comparer des séries, de dégager des lois en 
constatant des répétitions.  

 
M. DURKHEIM. - Je ne viens pas ici exposer ma méthode, je viens discuter celle que nous propose 

M. Seignobos. Je voudrais pourtant bien savoir pour quelle raison il nous refuse le droit d'établir des 
comparaisons entre les données historiques. 

 
M. SEIGNOBOS. - Dans les sciences positives, les éléments sont analogues et connus de façon 

précise, ils sont homogènes et précis, on peut dès lors comparer des séries de phénomènes (corps 
chimiques bien définis). En histoire, au contraire, ce que nous comparons, ce sont tout simplement 
des choses qu'on appelle ou qu'on a appelée de la même façon et cette identité de dénomination 
peut être purement verbale. Voilà pourquoi je dis que les phénomènes psychologiques ne sont pas 
comparables entre eux. Au contraire, quand nous avons par hasard affaire à des phénomènes 
physiques (ou physiologiques), la comparaison devient possible. Aussi la famille peut-elle sans doute 
être étudiée plus aisément que d'autres phénomènes. 

 
M. DURKHEIM. - Je vous avoue que j'éprouve une vive surprise en entendant énoncer comme 

évidente une proposition qui me semble contredite par tout ce que je sais. Le point de départ de 
l'évolution domestique n'est nullement physique. La majeure partie des phénomènes familiaux, tels 
qu'ils nous sont donnés, ne paraît pas découler du fait de la génération. La génération n'est pas l'acte 
central et constitutif de la famille. Celle-ci est souvent un groupement de gens qui ne sont même pas 
unis par le lien du sang (la part des éléments consanguins est souvent très faible). 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais précisément un tel groupement nous ne l'appelons plus une famille. La 

famille est composée, historiquement parlant, d'éléments consanguins. 
 
M. BLOCH. - Mais prenez le [mot grec: “yévoç”] grec : il n'est pas prouvé du tout qu'il était 

composé d'éléments consanguins, ni qu'il devait son origine à la consanguinité. 
 
M. LACOMBE. - Le fait essentiel qui vous classe le membre de la famille, c'est le fait de la 

collaboration. Quand le fils quitte le père, quand il ne collabore plus avec lui, il n'est plus de la famille, 



il perd même son droit d'héritier. Au contraire celui qui a été reçu, admis à collaborer, entre par cela 
même dans la famille. Ainsi, au moyen âge, quand un homme étranger par le sang vivait à même 
pain et à même pot, il devenait cohéritier. 

 
M. SEIGNOBOS. - Cette discussion montre, mieux que je n'aurais pu le faire, toute la difficulté 

qu'on a à s'entendre en histoire, même sur les notions les plus usuelles et les plus claires en 
apparence. Car, enfin, qui me prouve que le [mot grec: “yévoç”] grec puisse être assimilé à une 
famille au sens où nous entendons ce mot ? 

 
M. BLOCH. - Vous dites que cela n'est pas prouvé. Mais, si le [mot grec: “yévoç”] grec n'est pas la 

famille au sens actuel du mot, on peut admettre au moins qu'il en tient lieu et qu'il a été conçu à 
l'imitation de la famille. 

 
M. DURKHEIM. - Ou inversement que la famille restreinte d'aujourd'hui est conçue à l'imitation 

du [mot grec: “yévoç”]. 
 
M. BLOCH. - Je suis vraiment effrayé du scepticisme de M. Seignobos.. A l'entendre, que resterait-

il de l'histoire ? À peu près rien. Mais, d'un autre côté, je crois, contre M. Durkheim, qu'il y a une 
distinction profonde à faire entre les méthodes praticables en histoire et celles des autres sciences. Il 
faut étudier les phénomènes historiques, tels qu'ils nous sont donnés une fois pour toutes, car, nous 
aurons beau faire, nous ne parviendrons jamais à les répéter, De là la difficulté que nous avons en 
histoire à formuler des lois, et l'impossibilité d'admettre avec M. Durkheim que les causes peuvent 
s'identifier aux lois. Cela est vrai dans les autres sciences, mais ici, comme la répétition est impossible, 
comme nous ne pouvons par suite isoler l'essentiel de l'accessoire, il en est autrement. 

 
Nous pourrons peut-être énoncer des lois, tant qu'il s'agira de faits historiques très simples et très 

grossiers (comme, par exemple, les faits de géographie humaine), mais il faudra y renoncer dès qu'on 
arrivera aux faits psychologiques si divers et si complexes. 

 
M. DURKHEIM. - Alors, il faudra renoncer aussi à formuler des relations causales. 
 
M. BOUGLÉ. -Je crois comme M. Durkheim que toute explication causale, pour être vraiment une 

explication, ne peut pas manquer de se référer à des lois. 
 
Il est vrai que les historiens croient le plus souvent expliquer certains phénomènes par les causes 

seules, abstraction faite des lois ? Cela signifie simplement qu'ils laissent dans l'ombre et sans les 
expliciter les lois sur lesquelles reposent leurs affirmations. 

 
Parfois, cependant, ils formulent ces lois comme malgré eux : on les surprend ainsi en flagrant 

délit de sociologie. C'est ainsi que, récemment, dans un livre de M. Bloch, je rencontrais, à propos des 
restes de clientèles qui ont persisté dans l'ancienne Gaule, cette proposition générale : le régime de la 
protection « s'impose et domine toutes les «  fois que l'État se montre inférieur à sa tâche, c'est-à-
dire incapable d'assurer la sécurité des individus, soit qu'il n'ait pas encore achevé de se constituer, 
soit qu'il ait commencé déjà à se dissoudre ». On pourrait multiplier les exemples de ce genre. Ils 
tendent à prouver qu'on ne peut expliquer sans invoquer des lois. 

 
M. BLOCH. - C'est, en effet, une tendance invincible à laquelle l'historien résiste difficilement, et 

cela montre seulement que nous devrions être plus prudents et entourer nos affirmations de plus de 
réserves encore que nous ne le faisons. 

 
M. DURKHEIM. - Je crois qu'au fond je suis d'accord avec M. Bloch à la condition de distinguer 

deux choses profondément différentes, et que l'histoire des temps modernes ne distingue pas assez : 



 
1° Les événements historiques 
2° Les fonctions sociales permanentes. 
 
En ce qui concerne les événements, on se trouve en présence d'une masse indéfinie de faits, au 

milieu desquels l'esprit peut difficilement introduire un ordre scientifique. J'admire les historiens qui 
peuvent vivre à l'aise dans cette poussière d'événements désordonnés. 

 
Mais outre les événements, il y a les fonctions, les institutions, les manières de penser ou d'agir 

fixées et organisées. Dans ce domaine, les comparaisons deviennent possibles : au lieu d'être 
débordé par l'extrême diversité des faits donnés, on est bientôt frappé du nombre très restreint de 
types, de l'espèce de pauvreté qui se manifeste, quand on étudie une même fonction chez différents 
peuples ou à diverses époques. je n'ai pu le faire encore que pour les types de famille ; mais j'ai 
constaté, à travers les temps, un nombre très minime de types vraiment distincts. Or un type de 
famille est solidaire de toute l'organisation sociale ; il doit donc en être à peu près de même pour les 
autres fonctions dont l'ensemble constitue la collectivité. Sans doute, je n'ai pu étudier toutes les 
sociétés, j'ai dû abstraire et laisser de côté bien des faits. Mais il est pourtant frappant qu'on puisse 
coordonner et ramener à quelques grandes formes très simples les institutions familiales d'un grand 
nombre de peuples. Cette identité est extrêmement remarquable, et elle montre bien la possibilité 
d'une véritable science historique. Sans doute, pour d'autres fonctions, le travail serait plus 
complexe, mais les difficultés ne semblent pas insurmontables. En tout cas l'historien a le droit et le 
devoir d'entreprendre ce travail, au lieu de désespérer. 

 
M. SEIGNOBOS. - Malheureusement il y a une difficulté fondamentale qui rend de telles 

tentatives singulièrement précaires : c'est que nous n'avons aucun procédé pour construire des 
catégories vraiment précises et comparables ; nous ne savons jamais au juste ce que nous 
comparons. De tels rapprochements peuvent être ingénieux, suggestifs, ils n'ont absolument rien de 
scientifique. 

 
M. LACOMBE. - C'est que vous êtes trop exigeant ou trop ambitieux, vous voulez toujours 

comparer ensemble des blocs immenses de faits, d'événements. Il faut commencer par analyser et 
par comparer des fragments. - Par exemple je me propose de montrer les répercussions semblables 
qu'a provoquées à travers les temps, les lieux, un même type de culture agricole. 

 
M. SEIGNOBOS. - Évidemment il y a des phénomènes plus simples, pour lesquels un nombre assez 

minime de combinaisons sont possibles (par exemple l'organisation familiale). Mais prenez la vie 
politique, les langues, ici il n'y a plus qu'indétermination. 

 
M. BOUGLÉ. - Mais, dans l'étude des langues, on est parvenu précisément à dégager des lois, à 

établir des relations intelligibles. 
 
M. SEIGNOBOS. - On n'a guère découvert que des lois phonétiques, et encore parce qu'on avait là 

un substratum physiologique, qui permettait l'emploi de méthodes expérimentales et même 
graphiques. 

 
M. DURKHEIM. - Beaucoup de linguistes croient au contraire qu'on pourrait introduire avec 

avantage le point de vue sociologique dans l'étude des langues. 
 
M. SEIGNOBOS. - Mais il ne peut apporter que de l'obscurité, que pouvons-nous comprendre du 

mécanisme social des anciennes collectivités ? Très peu de chose, et uniquement au moyen 
d'analogies avec notre société d'aujourd'hui. 

 



M. DURKHEIM. - Il me semble au contraire comprendre les sociétés australiennes beaucoup 
mieux que les nôtres. 

 
M. SEIGNOBOS. - Nous n'entendons pas la même chose par le mot comprendre. Car, pour ma 

part, il me semble comprendre beaucoup mieux les sociétés actuelles que les Australiens. C'est 
probablement une question d'imagination. je regrette seulement que nous n'arrivions pas à étudier 
directement la question de l'inconscient. 

 
M. BOUGLÉ. - Mais vous paraissez croire sans cesse que l'inconscient peut-être assimilé à 

l'inconnu. Pourquoi refusez-vous d'appliquer aux mobiles inconscients le procédé de recherche que 
vous appliquez aux mobiles inconscients. Vos bases de recherches sont les mêmes, vos raisonnements 
pour induire les causes des actes et des événements valent aussi bien pour les causes inconscientes 
que pour les autres. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais non : quand il s'agit de motifs inconscients je ne trouve rien ; c'est le 

néant. 
 
M. BOUGLÉ. - Pardon. Notre expérience personnelle nous révèle aussi bien les motifs inconscients 

que les motifs conscients. Ne nous apprend-elle pas que beaucoup de nos actes ne peuvent 
s'expliquer que par des causes qui, au moment de l'action même, n'arrivaient pas à notre 
conscience ? Nous apercevons continuellement après coup les mobiles d'une action qui nous avaient 
échappé. Nous pouvons donc aussi bien trouver dans le passé des cas de motivation inconsciente, que 
des cas de motivation consciente. 

 
M. SEIGNOBOS. - Non, puisque ces expériences dont vous parlez ne se trouvent pas relatées dans 

les documents qui constatent les événements et leurs causes apparentes. 
 
M. BOUGLÉ. - Mais les causes inconscientes sont autant ou aussi peu dans le document que les 

causes conscientes. Dans les deux cas, vous ne transcrivez pas le document, vous tâchez de 
comprendre et de reconstituer l'état d'esprit de son auteur. Prenez l'histoire de Tite-Live : je crois que 
les mobiles inconscients qui le guident se lisent aussi facilement que les mobiles conscients et 
apparents. 

 
M. SEIGNOBOS. - Je ne crois pas beaucoup à cette possibilité de reconstituer ainsi la psychologie 

des individus ou des groupes. 
 
M. LACOMBE. - Pourquoi diable faites-vous donc de l'histoire ? 
 
M. SEIGNOBOS. - Pour chercher des relations entre des séries de faits, et pour comprendre le 

passé sur le modèle du présent. 
 
M. LACOMBE. - Mais au fond des faits, ce que nous cherchons toujours, c'est l'homme ; que ce 

soit très difficile, soit, mais le but est toujours d'arriver à dégager le mécanisme psychologique des 
actions et des événements. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mon but est tout simplement d'expliquer, si cela est possible, par quelle chaîne 

d'événements bien liés nous en sommes arrivés à l'état actuel. Et je suis enclin à attribuer dans cette 
explication une très grande importance aux motifs exprimés par les agents, parce qu'ils ont connu 
directement les faits. Ce que je demande au sujet de l'inconscient c'est s'il peut être expliqué par une 
série d'états intérieurs des individus qui agissent en commun, ou s'il faut faire intervenir quelque 
chose d'extérieur et de supérieur aux individus ? 

 



M. DURKHEIM. - Encore une fois, sous le nom d'inconscient, vous réalisez une entité. je 
comprends que vous posiez la question pour tous les phénomènes de la vie collective : peut-on les 
expliquer par des causes individuelles ou faut-il admettre des causes spécifiquement sociales ? Mais 
pourquoi limiter la question aux phénomènes inconscients ? 

 
M. SEIGNOBOS. - Parce qu'ils sont plus mystérieux pour nous et que nous sommes plus portés à 

admettre pour eux des causes indépendantes des individus. 
 
M. DURKHEIM. - Mais le fait que les événements ont été ou non conscients est d'importance 

secondaire pour l'historien qui cherche vraiment à comprendre et à réfléchir. Vous diminuez votre 
rôle, en vous abritant derrière ces témoins ou ces agents que vous appelez conscients. Tant que la 
recherche méthodique n'est pas faite, nous ne savons même pas si tel phénomène relève de motifs 
conscients et inconscients, il n'y a donc pas là un critère préalable : cette distinction est le résultat du 
travail historique et non son guide. L'inconscient s'explique souvent par le conscient ou inversement ; 
l'inconscient n'est souvent qu'une moindre conscience ; bref, il n'y a pas de question spéciale qui se 
pose pour la connaissance de l'inconscient. Vous posez en réalité, sous une forme partielle, le grand 
problème de la sociologie, celui de la conscience collective ; il est trop général pour l'aborder ici. 

 
M. SEIGNOBOS. - Je posais cette question, parce qu'en histoire nous rencontrons souvent des 

phénomènes inexplicables, et qui en apparence nous semblent parvenir de causes inconscientes. C'est 
à cause de ce phénomène que « l'école historique » et Lamprecht ont fait intervenir l'action de 
réalités supra-individuelles, et je croyais que c'était en obéissant à un sentiment du même genre que 
les sociologues contemporains avaient été conduits à poser une réalité collective sui generis. 

 
M. DURKHEIM. - Voilà l'erreur. je n'ai pas à faire d'hypothèses sur les raisons dont a pu s'inspirer 

Lamprecht ; mais celles qui ont déterminé les sociologues contemporains dont parle M. Seignobos 
sont tout à fait différentes. Et ceci m'amène à opposer aux deux attitudes que vous avez indiquées, 
l'attitude voltairienne qui se borne à déclarer qu'il y a des choses encore inconnues et l'attitude 
mystique qui hypostasie le mystère du passé, une troisième attitude qui est la nôtre ; elle consiste à 
travailler méthodiquement pour arriver sans parti pris, sans esprit de système à comprendre 
scientifiquement le donné. 

 
M. SEIGNOBOS. - Mais c'est précisément l'attitude voltairienne, c'est celle à laquelle j'incline. 
 
M. LALANDE. - En somme il y aurait deux façons d'entendre le mot : comprendre, celle de 

l'historien et celle du sociologue. Pour l'historien, comprendre c'est se représenter les choses sous 
l'aspect de la motivation psychologique dont nous avons actuellement le modèle en nous-mêmes; 
pour le sociologue, au contraire, c'est se les représenter sous l'aspect de cas particuliers, qu'on peut 
ramener à une loi ou du moins à un type général déjà posé. Ce sont là deux problèmes sans rapport 
l'un avec l'autre, et dont l'opposition apparente ne vient que de ce qu'on les désigne par un même 
mot, à moins qu'on ne les solidarise avec d'autres hypothèses. 

 
M. DURKHEIM. - En deux mots, nous n'acceptons pas telles quelles les causes qui nous sont 

indiquées par les agents eux-mêmes. Si elles sont vraies, on peut les découvrir directement en 
étudiant les faits eux-mêmes ; si elles sont fausses, cette interprétation inexacte est elle-même un 
fait à expliquer. 

 
M. LALANDE. - Il me semble que M. Seignobos et M. Durkheim sont d'accord en ce qu'ils 

admettent l'un et l'autre que les individus ne peuvent jamais être donnés isolément, avant ou en 
dehors de la société, et qu'on ne peut même pas les supposer sans supposer en même temps celle-ci. 

 



M. DURKHEIM. - Reposons-nous sur cette illusion et disons que M. Seignobos admet comme moi 
que le pays change les individus. 

 
M. SEIGNOBOS. - Soit, mais à condition que le pays ne soit conçu que comme l'ensemble des 

individus. 
 
M. DURKHEIM. - Mettons, si vous préférez, que l'assemblage change chacun des éléments 

assemblés. 
 
M. SEIGNOBOS. - J'admets cette tautologie. 
 

******* 


