3. Le XIXe siecle : naissance du métier d'historien , I'ambition scientiste :

3.1, Jules MICHELET (1798-1874), Histoire de France, des origines au Xle siécle, Préface de 1869, R.
Laffont, 1971, p. 3-7.

Cette ceuvre laborieuse d'environ quarante-ans fut concue d'un moment, de I'éclair de juillet.
Dans ces jours mémorables, une grande lumieére se fit et j'apercus la France.

Elle avait des annales, et non point une histoire. Des hommes éminents |'avaient étudiée
surtout au point de vue politique. Nul n'avait pénétré dans l'infini détail des développements divers
de son activité (religieuse, économique, artistique, etc.). Nul ne I'avait encore embrassée du regard
dans l'unité vivante des éléments naturels et géographiques qui I'ont constituée. Le premier je la vis
comme une ame et une personne.

L'illustre Sismondi, ce persévérant travailleur, honnéte et judicieux dans ses annales
politiques, s'éleve rarement aux vues d'ensemble. Et, d'autre part, il n'entre guere dans les
recherches érudites. (...)

Au reste, jusqu'en 1830 (méme jusqu'en 1836), aucun des historiens remarquables de cette
époque n'avait senti encore le besoin de chercher les faits hors des livres imprimés, aux sources
primitives, la plupart inédites alors, aux manuscrits de nos bibliothéques, aux documents de nos
archives.

Cette noble pléiade historique qui, de 1820 a 1830, jette un si grand éclat, MM. de Barante,
Guizot, Mignet, Thiers, Augustin Thierry, envisagea I'histoire par des points de vue spéciaux et divers.
Tel fut préoccupé de I'élément de race, tel des institutions, etc., sans voir peut-étre assez combien
ces choses s'isolent difficilement, combien chacune d'elles réagit sur les autres. (...). Ces spécialités
ont toujours quelque chose d'un peu artificiel, qui prétend éclaircir, et pourtant peut donner de faux
profils, nous tromper sur I'ensemble, en dérober I'harmonie supérieure.

La vie a une condition souveraine et bien exigeante. Elle n'est véritablement la vie qu'autant
qu'elle est compléte. Ses organes sont tous solidaires et ils n'agissent que d'ensemble. Nos fonctions
se lient, se supposent I'une I'autre. Qu'une seule manque, et rien ne vit plus. (...) tout influe sur tout.

Ainsi, tout ou rien. Pour retrouver la vie historique, il faudrait patiemment la suivre en toutes
ses voies, toutes ses formes, tous ses éléments. Mais il faudrait aussi, d'une passion plus grande
encore, refaire et rétablir, le jeu de tout cela, I'action réciproque de ces forces diverses dans un
puissant mouvement qui redeviendrait la vie méme. {...)

Dans le brillant matin de juillet, sa vaste espérance, sa puissante électricité, cette entreprise
surhumaine n'effraya pas un jeune cceur.(...)Ce mouvement immense s'ébranla sous mes yeux. Ces
forces variées, et de nature et d'art, se cherchérent, s'arrangerent, malaisément d'abord. Les
membres du grand corps, peuples, races, contrées, s'agencérent de la mer au Rhin, au Rhone, aux
Alpes, et les siecles marcherent de la Gaule a la France. (...) Le matériel, la race, le peuple qui la
continue, me paraissaient avoir besoin qu'on mit dessous une bonne forte base, la terre qui les
portat et les nourrit. Sans une base géographique, le peuple, I'acteur historique, semble marcher en
I'air comme dans les peintures chinoises ou le sol manque. Et notez que ce sol n'est pas seulement le
théatre de l'action. Par la nourriture, le climat, etc., il y influe de cent manieres. Tel le nid, tel
I'oiseau. Telle la patrie, tel I'homme. {(...)

La France a fait la France et I'élément fatal de race m'y semble secondaire. Elle est fille de sa
liberté. Dans le progrés humain, la part essentielle est a la force vive, qu'on appelle I'hnomme.
L'homme est son propre Prométhée.

En résumé, I'histoire telle que je la voyais en ces hommes éminents (et plusieurs admirables)
qui la représentaient, me paraissait encore faible en ses deux méthodes :



Trop peu matérielle, tenant compte des races, non du sol, du climat, des aliments, de tant de
circonstances physiques et physiologiques.

Trop peu spirituelle, parlant des lois, des actes politiques, non des idées, des moeurs, non du
grand mouvement progressif, intérieur, de I'ame nationale.

Surtout peu curieuse du menu détail érudit, ou le meilleur, peut-étre, restait enfoui aux
sources inédites.

(...) L'histoire, dans le progrés du temps, fait I'historien bien plus qu'elle n'est faite par lui.
Mon livre m'a créé. C'est moi qui fus son ceuvre. Ce fils a fait son pére. S'il est sorti de moi d'abord,
de mon orage (trouble encore) de jeunesse, il m'a rendu bien plus en force et en lumiére, méme en
chaleur féconde, en puissance réelle de ressusciter le passé. Si nous nous ressemblons, c'est bien. Les
traits qu'il a de moi sont en grande partie ceux que je lui devais, que j'ai tenus de lui.

* %k %k

3.2. Numa FUSTEL DE COULANGES (1830-1889), Préface de La Monarchie franque, 1888, p. 31-33.

"L'érudition allemande a aussi ses préventions ; c'est le patriotisme allemand qui lui a donné
sa marque. On sait que la devise des Monumenta Germaniae est Sanctus amor patriae dat animum.
La devise est belle, mais ce n'est peut-étre pas celle qui convient a la science. Sans doute le
sentiment qu'elle exprime n'est pas dangereux quand il ne s'agit que d'éditer d'anciens textes ; mais
il le devient pour I'historien qui les interpréte. Regardez les historiens allemands depuis un demi-
siecle, et vous serez frappé de voir a quel point leurs théories historiques sont en parfait accord avec
leur patriotisme. Vous serez alors amené a vous demander si leurs systemes ont été engendrés par la
lecture des textes, ou s'ils ne I'ont pas été plut6t par ce sentiment inné qui était antérieur chez eux a
la lecture des textes. Ainsi, pendant que les érudits frangais portaient surtout dans cette histoire leur
esprit de parti, les Allemands y sont surtout porté leur amour de leur patrie et de leur race, ce qui
vaut peut-étre mieux moralement, mais ce qui altére autant la vérité. Le patriotisme est une vertu,
I'histoire est une science ; il ne faut pas les confondre.

Quelques érudits commencent par se faire une opinion, soit qu'ils I'empruntent hativement a
des ouvrages de seconde main, soit qu'ils la tirent de leur imagination ou de leur raisonnement, et ce
n'est qu'aprés cela qu'ils lisent les textes. lls risquent fort de ne pas les comprendre, ou de les
comprendre a faux. C'est qu'en effet entre le texte et I'esprit prévenu qui le lit, il s'établit une sorte
de conflit inavoué ; I'esprit se refuse a saisir ce qui est contraire a son idée ; et le résultat ordinaire de
ce conflit n'est pas que I'esprit se rende a I'évidence du texte, mais plutdt que le texte cede, plie,
s'accommode a l'opinion préconcue par l'esprit. Peut-étre serait-il trop facile d'étre érudit, si
I'érudition ne présentait cette supréme difficulté d'exiger un esprit absolument indépendant et libre,
surtout a I'égard de soi-méme. Mettre ses idées personnelles dans I'étude des textes, c'est la
méthode subjective. On croit regarder un objet, et c'est sa propre idée que I'on regarde. On croit
observer un fait, et ce fait prend tout de suite la couleur et le sens que I'esprit veut qu'il ait. On croit
lire un texte, et les phrases de ce texte prennent une signification particuliere suivant |'opinion
antérieure qu'on s'en était faite. Cette méthode subjective est ce qui a jeté le plus de trouble dans
I'époque mérovingienne. Elle a produit ces singulieres divergences dans I'histoire de I'époque
mérovingienne. Elle a produit ces singulieres divergences que l'on remarque entre des historiens
également érudits, également sinceres, mais diversement prévenus. C'est qu'il ne suffisait pas de lire
les textes, il fallait les lire avant d'avoir arrété sa conviction.

Plusieurs pensent pourtant qu'il est utile et bon pour I'historien d'avoir des préférences, des
"idées maitresses", des conceptions supérieures. Cela, dit-on, donne a son ceuvre plus de vie et plus
de charme ; c'est le sel qui corrige l'insipidité des faits. Penser ainsi, c'est se tromper beaucoup sur la
nature de I'histoire. Elle n'est pas un art, elle est une science pure. Elle ne consiste pas a raconter



avec agrément ou a disserter avec profondeur. Elle consiste, comme toute science, a constater des
faits, a les analyser, a les rapprocher, a en marquer le lien. Il se peut sans doute qu'une certaine
philosophie se dégage de cette histoire scientifique ; mais il faut qu'elle s'en dégage naturellement
d'elle-méme, presque en dehors de la volonté de I'historien. Il n'a, lui, d'autre ambition que de bien
voir les faits et de les comprendre avec exactitude. Ce n'est pas dans son imagination ou dans sa
logique qu'il les cherche ; il les cherche et les atteint par I'observation minutieuse des textes, comme
le chimiste trouve les siens dans des expériences minutieusement conduites. Son unique habileté
consiste a tirer des documents tout ce qu'ils contiennent et a n'y rien ajouter de ce qu'ils ne
contiennent pas. Le meilleur des historiens est celui qui se tient le plus prés des textes, qui les
interpréte avec le plus de justesse, qui n'écrit et méme ne pense que d'apres eux.

* %k %k

3.3. L'histoire selon I’historien allemand Johann Gustav DROYSEN (1808-1884)
La méthode historique.

8. La méthode historique est déterminée par la morphologie de ses matériaux. L'essence de la
méthode historique est de COMPRENDRE EN CHERCHANT.

16. La théorie de I'histoire n’est pas une encyclopédie des sciences historiques, ni une philosophie
(ou une théologie) de I'histoire, pas davantage une physique du monde historique, et encore moins
un art poétique a I'usage de toute historiographie. La tache a laquelle elle doit faire face, c’est d’étre
un organon de la pensée et de la recherche historique.

L’heuristique.

20. Le point de départ de toute recherche est le QUESTIONNAIRE HISTORIQUE. L’heuristique nous procure
les matériaux nécessaires au travail de I’historien ; elle est comme I'art du mineur, I'art de trouver et
mettre au jour, « un travail souterrain » (Niebuhr).

21. Est matériau d’histoire, d’'une part, ce qui de ces présents disparus que nous cherchons a
comprendre demeure encore a portée de main immédiate (VESTIGES), ce qui d’autre part en est passé
dans les représentations humaines et nous a été transmis pour en conserver la mémoire (SOURCES),
enfin des choses au sein desquelles ces deux caractéres se trouvent réunis (MONUMENTS).

22. Dans la masse des VESTIGES, on peut distinguer entre :

a. les ceuvres faconnées par la main de I'lhomme (ceuvres a caractere artistique, technique, etc.
routes, ordonnance des parcelles etc.) :

b. I'état successif des communautés éthiques (moeurs et usages, lois, réeglements civils ou religieux
etc.);

c. les manifestations de pensées, de connaissances, d’activité de I'esprit en tous genres
(philosophemes, littératures, mythologies etc., ainsi que les ouvrages d’histoire envisagés comme
des produits de leur temps) ;

d. les papiers d’affaire (correspondances, factures, archives de toute espéce, etc.).

23. Les VESTIGES produits a des fins différentes (décoration, utilité pratique etc.) —mais a la
production desquels I'intention de fixer le souvenir a pris une part actives— sont des MONUMENTS.

Ainsi des documents ayant pour fonction d’attester devant la postérité qu’une affaire a été conclue.

Ainsi de toutes sortes d’ceuvres d’art, des inscriptions, des médailles, en un certain sens des
monnaies, etc.



Enfin toute marque monumentale, jusqu’aux bornes témoins d’'un champ —I|’ensemble de ce
domaine allant des titres et armoiries jusqu’aux moindres noms propres.

24. Dans les SOURCES, se trouvent conservées les choses passées telles que I'entendement humain les
a congues —et s’est par la méme formé— dans le but d’en maintenir le souvenir. Tout souvenir —
aussi longtemps qu’il n’a pas été fixé par une manifestation sensible (sous forme versifiée, en
formules sacramentelles, sous forme écrite, etc.)— continue de vivre et de se transformer en
fonction de I'horizon de représentations de ceux qui le cultivent (ainsi de ce qu’on désigne par
« tradition » dans I'église romaine). Quant a la confiance qu’il est permis de leur accorder, il n’est
entre la tradition orale et la tradition écrite qu’une question de degré.

25. La différence de valeur entre ces trois sortes de matériau résulte pour le chercheur de I'objectif
gu’elles lui permettront d’atteindre. Les SOURCES, méme les meilleures, ne lui donnent pour ainsi dire
gu’une lumiére polarisée. C'est en toute slreté, jusque dans les moindres détails, qu’il peut aborder
les VESTIGES : plus son acuité est grande a les examiner, plus il en tire de fruit ; mais ils sont comme
des fragments fortuits et dispersés.

La critique.

28. La critique ne cherche pas « le fait historique proprement dit ». Car —abstraction faite des
différents moyens, contextes, conditions et fins ayant présidé a sa naissance— chacun de ces
prétendus faits consiste en un ensemble complexe d’actes de volonté dont les auteurs bien souvent
sont innombrables et qui tendent soit a favoriser le résultat, soit a y mettre obstacle. Des actes de
volonté qui en tant que tels sont du passé —tout comme le présent auquel elles ont appartenu— et
qui ne s’offrent et ne se signalent plus a nous que dans les vestiges de ce que, grace a eux, on a pu
autrefois modeler ou accomplir, ou encore sous la forme d’opinions et de souvenirs.

29. La tache de la critique est de déterminer le rapport entretenu par les matériaux dont nous
disposons avec les actes de volonté dont ils portent témoignage. Les formes de la critique se
déterminent d’aprés le rapport entretenu par les matériaux a explorer avec les actes de volonté dont
ils ont regu la forme qui est la leur.

36. Le résultat de la critique n’est pas « le fait historique proprement dit », mais que le matériau ait
été préparé de telle maniére qu’on est désormais en mesure de se faire a son égard une opinion
relativement slre et correcte.

Ceux qui, par excés de probité, refusent d’aller au-dela de la critique se trompent en ceci
gu’ils abandonnent a I'imagination le soin d’en élaborer les résultats plus avant, au lieu de tacher
d’établir les regles qui garantiraient la justesse de toute élaboration postérieure.

Johann Gustav DROYSEN, Précis de théorie de I’Histoire (1858), traduction
Alexandre ESCUDIER, Paris, éd. Le Cerf, 2002, p. 43-57 (extraits).

* %k %k

3. 4 Le "manifeste" de I'école méthodique (1876) : Gabriel MONOD (1844-1912), "Du progres des
études historiques en France depuis le XVle siécle," , Revue historique 1876, n° 1, p. 5-38 (extrait)

"[...] Nous prétendons rester indépendants de toute opinion politique et religieuse, et la
liste des hommes éminents qui ont bien voulu accorder leur patronage a la Revue prouve qu'ils
croient ce programme réalisable. lls sont loin de professer tous les mémes doctrines en politique et
en religion, mais il pensent avec nous que ['histoire peut étre étudiée en elle-méme, et sans se
préoccuper des conclusions qui peuvent en étre tirées pour ou contre telle ou telle croyance. Sans
doute les opinions particulieres influent toujours dans une certaine mesure sur la maniére dont on
étudie, dont on voit et dont on juge les faits ou les hommes. Mais on doit s'efforcer d'écarter ces
causes de prévention et d'erreur pour ne juger les événements et les personnages qu'en eux-



mémes. Nous admettrons d'ailleurs des opinions et des appréciations divergentes, a la condition
qu'elles soient appuyées sur des preuves sérieusement discutées et sur des faits, et qu'elles ne
soient pas de simples affirmations. Notre Revue sera un recueil de science positive et de libre
discussion, mais elle se renfermera dans le domaine des faits et restera fermée aux théories
politiques ou philosophiques.

Nous ne prendrons donc aucun drapeau; nous ne professerons aucun credo dogmatique;
nous ne nous enrdlerons sous les ordres d'aucun parti; ce qui ne veut pas dire que notre Revue
sera une "Babel" ou toutes les opinions viendront se manifester. Le point de vue strictement
scientifique auquel nous nous plagons suffira a donner a notre recueil I'unité de ton et de caractére.
Tous ceux qui se mettent a ce point de vue éprouvent a I'égard du passé un méme sentiment : une
sympathie respectueuse, mais indépendante. L'historien ne peut en effet comprendre le passé sans
une certaine sympathie, sans oublier ses propres sentiments, ses propres idées, pour s'approprier
un instant ceux des hommes d'autrefois, sans se mettre a leur place, sans juger les faits dans le
milieu ou ils se sont produits. Il aborde en méme temps ce passé avec un sentiment de respect,
parce qu'il sent mieux que personne les mille liens qui nous rattachent aux ancétres ; il sait que
notre vie est formée de la leur, nos vertus et nos vices de leurs bonnes et de leurs mauvaises
actions, que nous sommes solidaires des unes et des autres. Il y a quelque chose de filial dans le
respect avec lequel il cherche a pénétrer dans leur ame ; il se considere comme le dépositaire des
traditions de son peuple et de celles de I'humanité.

En méme temps, I'historien conserve néanmoins la parfaite indépendance de son esprit et
n'abandonne en rien ses droits de critique et de juge. Les traditions antiques se composent des
éléments les plus divers, elles sont le fruit d'une succession de périodes différentes, de révolutions
méme, qui, chacune en son temps et a son tour, ont eu toutes leur légitimité et leur utilité
relatives. L'historien ne se fait pas le défenseur des unes contre les autres ; il ne prétend pas biffer
les unes de la mémoire des hommes pour donner aux autres une place imméritée. Il s'efforce de
déméler leurs causes, de définir leur caractére, de déterminer leurs résultats dans le
développement général de I'histoire. Il ne fait pas de procés a la monarchie au nom de la féodalité,
ni a 89 au nom de la monarchie. Il montre les liens nécessaires qui rattachent la Révolution a
I'Ancien Régime, I'Ancien Régime au Moyen Age, le Moyen Age a I'Antiquité, notant sans doute les
fautes commises et qu'il est bon de connaitre pour en éviter le retour, mais se rappelant toujours
que son réle consiste avant tout a comprendre et a expliquer, non a louer ou a condamner.

[...] Notre époque plus que toute autre est propre a cette étude impartiale et sympathique
du passé. Les révolutions qui ont ébranlé et bouleversé le monde moderne ont fait évanouir dans
les ames les respects superstitieux et les vénérations aveugles, mais elles ont fait comprendre en
méme temps tout ce qu'un peuple perd de force et de vitalité quand il brise violemment avec le
passé. En ce qui touche spécialement la France, les événements douloureux qui ont créé dans notre
Patrie des partis hostiles se rattachant chacun a une tradition historique spéciale, et ceux qui plus
récemment ont mutilé I'unité nationale lentement créée par les siecles, nous font un devoir de
réveiller dans I'ame de la nation la conscience d'elle-méme par la connaissance approfondie de son
histoire. C'est par la seulement que tous peuvent comprendre le lien logique qui relie toutes les
périodes du développement de notre pays et méme toutes ses révolutions ; c'est par la que tous se
sentiront les rejetons d'un méme sol, les enfants de la méme race, ne reniant aucune part de
I'héritage paternel, tous fils de la vieille France moderne. C'est ainsi que I'histoire, sans se proposer
d'autre but et d'autre fin que le profit qu'on tire de la vérité, travaille d'une maniére secrete et slire
a la grandeur de la Patrie en méme temps qu'au progrés du genre humain."

* %k %k

3.5. Les conditions de la connaissance historique



Ch.-V. LANGLOIS et Ch. SEIGNOBOS, Introduction aux études historiques, (Paris, Hachette, 1898),
ed. Kiné, Paris, 1992, extraits.

L’histoire se fait avec des documents. Les documents sont les traces qu’ont laissées les pensées
et les actes des hommes d’autrefois. Parmi les pensées et les actes des hommes, il en est tres peu qui
laissent des traces visibles, et ces traces, lorsqu’il s’en produit, sont rarement durables : il suffit d’un
accident pour les effacer. Or, toute pensée et tout acte qui n’a pas laissé de traces, directes ou
indirectes, ou dont les traces visibles ont disparu, est perdu pour I'histoire : c’est comme s’il n’avait
jamais existé. Faute de documents, I'histoire d’'immenses périodes du passé de I'humanité est a
jamais inconnaissable. Car rien ne supplée aux documents : pas de documents, pas d’histoire.

Pour conclure légitimement d’un document au fait dont il est la trace, il faut prendre de
nombreuses précautions, qui seront indiquées plus loin. — Mais il est clair que, préalablement a tout
examen critique et a toute interprétation des documents, se pose la question de savoir s’il y en a,
combien il y en a, et ou ils sont. Si j’ai I'idée de traiter un point d’histoire !, quel qu’il soit, je
m’informerai d’abord de I'endroit ou des endroits ou reposent les documents nécessaires pour le
traiter, supposé qu’il en existe. Chercher, recueillir les documents est donc une des parties,
logiquement la premiere, et une des parties principales, du métier d’historien. En Allemagne, on lui a
donné le nom d’Heuristique (Heuristik), commode parce qu’il est bref.

[...]

Les faits ne peuvent étre empiriquement connus que de deux maniéres : ou bien directement si
on les observe pendant qu’ils se passent, ou bien indirectement, en étudiant les traces qu’ils ont
laissées. Soit un événement tel qu’un tremblement de terre, par exemple : j'en ai directement
connaissance si j'assiste au phénomene, indirectement si, n’y ayant pas assisté, j'en constate les
effets matériels (crevasses, murs écroulés), ou si, ces effets ayant été effacés, j'en lis la description
écrite par quelqu’un qui a vu soit le phénomene lui-méme, soit ses effets. — Or le propre des « faits
historiques? » c’est de n’étre connus qu’indirectement, d’aprés des traces. La connaissance histori-
que est, par essence, une connaissance indirecte. La méthode de la science historique doit donc
différer radicalement de celle des sciences directes, c’est-a-dire de toutes les autres sciences, sauf la
géologie, qui sont fondées sur I'observation directe. La science historique n’est pas du tout, quoi
qu’on en ait dit3, une science d’observation.

Les faits passés ne nous sont connus que par les traces qui en ont été conservées. Ces traces, que
I’'on appelle documents, I'historien les observe directement, il est vrai ; mais, apres cela, il n’a plus
rien a observer; il procéde désormais par voie de raisonnement, pour essayer de conclure, aussi
correctement que possible, des traces aux faits. Le document, c’est le point de départ ; le fait passé,
c’est le point d’arrivée *. Entre ce point de départ et ce point d’arrivée, il faut traverser une série
complexe de raisonnements, enchainés les uns aux autres, ol les chances d’erreur sont
innombrables ; la moindre erreur, qu’elle soit commise au début, au milieu ou a la fin du travail, peut
vicier toutes les conclusions. La « méthode historique », ou indirecte, est par la visiblement
inférieure a la méthode d’observation directe ; mais les historiens n’ont pas le choix : elle est la seule
pour atteindre les faits passés, et I'on verra plus loin comment elle peut, malgré ces conditions

défectueuses, conduire a une connaissance scientifique.

1 En pratique, le plus souvent, on ne se propose point de traiter un point d’histoire avant de savoir s'il existe ou non des
documents qui permettent de I'étudier. C'est, inversement un document, découvert par hasard, qui suggére l'idée
d’approfondir la question d’histoire que ce document intéresse et de colliger, a cet effet, les documents du méme genre.

2 Cette expression, souvent employée, a besoin d’étre éclaircie. Il ne faut pas croire qu’elle s’applique a une espéce de faits.
Il n'y a pas de faits historiques, comme il y a des faits chimiques. Le méme fait est ou n’est pas historique suivant la fagon
dont on le connait. Il n’y a que des procédés de connaissance historiques. Une séance du Sénat est un fait d’observation
directe pour celui qui y assiste ; elle devient historique pour celui qui I'étudie dans un compte rendu. L’éruption du Vésuve
au temps de Pline est un fait géologique connu historiquement. Le caractere historique n’est pas dans les faits ; il n’est que
dans le mode de connaissance.

3 Fustel de Coulanges I'a dit. [...]

4 Dans les sciences d’observation, c’est le fait lui-méme, observé directement, qui est le point de départ.



[...]

On peut distinguer deux especes de documents. Parfois le fait passé a laissé une trace matérielle
(un monument, un objet fabriqué). Parfois, et le plus souvent, la trace du fait est d’ordre
psychologique : c’est une description ou une relation écrites. — Le premier cas est beaucoup plus
simple que le second. Il existe, en effet, un rapport fixe entre certaines empreintes matérielles et
leurs causes, et ce rapport, déterminé p.67 par des lois physiques, est bien connu®. — La trace

psychologique, au contraire, est purement symbolique : elle n’est pas le fait lui-méme ; elle n’est pas
méme l'empreinte immédiate du fait sur l'esprit du témoin; elle est seulement un signe
conventionnel de I'impression produite par le fait sur I'esprit du témoin. Les documents écrits n’ont
donc pas de valeur par eux-mémes, comme les documents matériels ; ils n’en ont que comme signes
d’opérations psychologiques, compliquées et difficiles a débrouiller. L'immense majorité des
documents qui fournissent a I’historien le point de départ de ses raisonnements ne sont, en somme,
que des traces d’opérations psychologiques.

Cela posé, pour conclure d’'un document écrit au fait qui en a été la cause lointaine, c’est-a-dire
pour savoir la relation qui relie ce document a ce fait, il faut reconstituer toute la série des causes
intermédiaires qui ont produit le document. Il faut se représenter toute la chaine des actes effectués
par 'auteur du document a partir du fait observé par lui jusqu’au manuscrit (ou a I'imprimé) que
nous avons aujourd’hui sous les yeux. Cette chaine, on la reprend en sens inverse, en commencant
par lI'inspection du manuscrit (ou de I'imprimé) pour aboutir au fait ancien. Tels sont le but et la
marche de I'analyse critique ©.

D’abord, on observe le document. Est-il tel qu’il était lorsqu’il a été produit ? N’a-t-il pas été
détérioré depuis ? On recherche comment il a été fabriqué afin de le restituer au besoin dans sa
teneur originelle et d’en déterminer la provenance. Ce premier groupe de recherches préalables, qui
porte sur |'écriture, la langue, les formes, les sources, etc., constitue le domaine particulier de la
critigue externe ou critique d’érudition. — Ensuite intervient la critique interne : elle travaille, au
moyen de raisonnements par analogie dont les majeures sont empruntées a la psychologie générale,
a se représenter les états psychologiques que I'auteur du document a traversés. Sachant ce que
I'auteur du document a dit, on se demande : 1° qu’est-ce qu’il a voulu dire ; 2° s’il a cru ce qu’il a dit ;
3°<’il a été fondé a croire ce qu'’il a cru. [...]

La critique des documents ne fournit que des faits isolés. Pour les organiser en un corps de
science il faut une série d’opérations synthétiques. L'étude de ces procédés de construction
historique forme la seconde moitié de la Méthodologie.[...]

En toute science, aprés avoir regardé les faits, on se pose systématiquement des questions’;
toute science est formée d’'une série de réponses a une série de questions méthodiques. [...]
L’histoire, sous peine de se perdre dans la confusion de ses matériaux, doit se faire une regle stricte
de toujours procéder par questions comme les autres sciences 8. Mais comment poser les questions
dans une science si différente des autres ? C’est le probleme fondamental de la méthode. On ne peut
le résoudre qu’en commengant par déterminer le caractére essentiel des faits historiques, qui les
différencie des faits des autres sciences.

Les sciences d’observation directe opérent sur des objets réels et complets. La science la plus
voisine de I'histoire par son objet, la zoologie descriptive, procéde en examinant un animal réel et
entier. On le voit réellement, dans son ensemble, on le disseque, de fagcon a le décomposer en ses

5 Nous ne traiterons pas particulierement de la Critique des documents matériels (objets, monuments, etc.), en tant qu’elle
differe de la Critique des documents écrits.

6 Pour le détail et la justification logique de cette méthode voir Ch. Seignobos, Les conditions psychologiques de la
connaissance en histoire, dans la Revue philosophique, 1887, Il, p. 1, 168.

7 ’hypothese dans les sciences expérimentales est une forme de question accompagnée d’une réponse provisoire.

8 Fustel de Coulanges a entrevu cette nécessité. Dans la Préface des Recherches sur quelques problemes d’histoire (Paris,
1885, in-8), il annonce qu’il va donner ses recherches « sous la forme premiére qu’ont tous mes travaux, c’est-a-dire sous la
forme de questions que je me pose et que je m’efforce d’éclaircir ».



http://gallica.bnf.fr/document?O=N017163
http://gallica.bnf.fr/document?O=N201497

parties, la dissection est une analyse au sens propre (avalvelv, c’est dissoudre). On peut ensuite
remettre ensemble les parties de facon a voir la structure de I'ensemble, c’est la synthése réelle. On
peut regarder les mouvements réels qui constituent le fonctionnement des organes de facon a
observer la réaction réciproque des parties de I'organisme. On peut comparer les ensembles réels et
voir par quelles parties ils se ressemblent de fagon a les classifier suivant leurs ressemblances réelles.
La science est une connaissance objective fondée sur I'analyse, la synthese, la comparaison réelles ;
la vue directe des objets guide le savant et lui dicte les questions a poser.

En histoire rien de pareil. — On dit volontiers que I’histoire est la « vision » des faits passés, et
qu’elle procéde par « analyse » ; ce sont deux métaphores, dangereuses si on en est dupe®. En
histoire, on ne voit rien de réel que du papier écrit, et quelquefois des monuments ou des produits
de fabrication. L’historien n’a aucun objet a analyser réellement, aucun objet qu’il puisse détruire et
reconstruire. « L’analyse historique » n’est pas plus réelle que la vue des faits historiques ; elle n’est
gu’un procédé abstrait, une opération purement intellectuelle. — L’analyse d’un document consiste
a chercher mentalement les renseignements qu’il contient pour les critiquer un a un. — L’analyse
d’'un fait consiste a distinguer mentalement les différents détails de ce fait (épisodes d’un
événement, caractéres d’une institution), pour fixer son attention successivement sur chacun des
détails ; c’est ce qu’on appelle examiner les divers « aspects » d’un fait; — encore une métaphore.
— L’esprit humain, naturellement confus, n’a spontanément que des impressions d’ensemble
confuses ; il est nécessaire, pour les éclaircir, de se demander quelles impressions particulieres
constituent une impression d’ensemble, afin de les préciser en les considérant une a une. Cette
opération est indispensable, mais il ne faut pas en exagérer la portée. Ce n’est pas une méthode
objective qui fasse découvrir des objets réels ; ce n’est qu’une méthode subjective pour apercevoir
les éléments abstraits qui forment nos impressions!®. — Par la nature méme de ses matériaux
I'histoire est forcément une science subjective. Il serait illégitime d’étendre a cette analyse
intellectuelle d’impressions subjectives les régles de I'analyse réelle d’objets réels.

L’histoire doit donc se défendre de la tentation d’imiter la méthode des sciences biologiques. Les
faits historiques sont si différents de ceux des autres sciences qu’il faut pour les étudier une méthode
différente de toutes les autres. [...]

%k kK k

% Fustel de Coulanges lui-méme semble s’y étre trompé : « L’histoire est une science ; elle n’imagine pas, elle
voit seulement. » (Monarchie franque, p. 1.) « L’histoire consiste, comme toute science, a constater des faits, a
les analyser, a les rapprocher, a en marquer le lien... L'historien... cherche et atteint les faits par I'observation
minutieuse des textes, comme le chimiste trouve les siens dans des expériences minutieusement conduites. »
(/b., p. 39.)

10 Le caractére subjectif de I’histoire a été trés fortement indiqué par un philosophe, G. Simmel, Die Probléme
der Geschichtsphilosophie, Leipzig, 1892, in-8.



3.6. Histoire et sociologie un débat

Emile DURKHEIM (1858-1917), “ Débat sur I’explication en histoire et en sociologie” (1908), Extrait
du Bulletin de la société francaise de philosophie, 8, 1908, pp. 229 a 245 et 347. Reproduit in : Emile
Durkheim, Textes. 1. Eléments d’une théorie sociale, pp. 199 & 217. Paris, Editions de Minuit, 1975,
512 pp. Collection: Le sens commun. (http://bibliotheque.ugac.uguebec.ca/index.htm.)

M. DURKHEIM. - Je me sens un peu embarrassé pour répondre a I'exposé de M. Seignobos ; car
je ne suis pas bien sir d'étre maitre de sa pensée. Je voudrais savoir, avant de lui présenter des
objections, s'il admet ou non la réalité de l'inconscient. Je ne vois pas clairement quel est son
sentiment sur ce point.

M. SEIGNOBOS. - Je crois que, parmi les phénomenes inconnus, il y en a certainement qui ont un
caractére spontané (par exemple des phénomeénes physiologiques comme la digestion), qui exercent
une action causale indéniable, mais que nous ne connaissons pas.

M. DURKHEIM. - Dans son exposition, M. Seignobos semblait opposer I'histoire et la sociologie,
comme si c'était la deux disciplines usant de méthodes différentes. En réalité, il n'y a pas a ma
connaissance de sociologie qui mérite ce nom et qui n'ait pas un caractére historique. Si donc il était
établi que I'histoire ne peut admettre la réalité de l'inconscient, la sociologie ne pourrait tenir un
autre langage. Il n'y a pas la deux méthodes ni deux conceptions opposées. Ce qui sera vrai de
I'histoire, sera vrai de la sociologie. Seulement, ce qu'il faut bien examiner, c'est si vraiment ['histoire
permet d'énoncer la conclusion, a laquelle aboutit M. Seignobos : l'inconscient est-il I'inconnu et
I'inconnaissable ? M. Seignobos dit que c'est la these des historiens en général : mais il y en a
beaucoup, je crois, qui repousseraient cette affirmation. Je citerai en particulier Fustel de Coulanges.

M. SEIGNOBOS. - Fustel de Coulanges avait horreur de la notion méme de conscience collective.

M. DURKHEIM. - Mais il ne s'agit pas en ce moment de conscience collective. Ce sont la deux
problémes tout a fait différents. On peut se représenter le conscient et I'inconscient en histoire sans
faire intervenir la notion de conscience collective ; ces deux questions n'ont aucun rapport I'une avec
I'autre. L'inconscient peut étre inconscient par rapport a la conscience individuelle et n'en étre pas
moins parfaitement réel. Séparons donc les deux problemes : les idées de Fustel de Coulanges sur la
conscience collective n'ont rien a voir ici. La question est de savoir si vraiment en histoire on ne peut
admettre d'autres causes que les causes conscientes, celles que les hommes eux-mémes attribuent
aux événements et aux actions dont ils sont les agents.

M. SEIGNOBOS. - Mais je n'ai jamais dit qu'il n'y en avait pas d'autres. J'ai dit que les causes
conscientes étaient celles que nous atteignons le plus facilement.

M. DURKHEIM. - Vous avez dit que les seules causes que I'historien puisse atteindre avec quelque
sreté sont celles indiquées dans les documents par les agents ou par les témoins. Pourquoi ce
privilege ? Je crois au contraire que ce sont les causes les plus suspectes.

M. SEIGNOBOS. - Mais au moins les témoins ou les agents ont vu les événements, et c'est
beaucoup.

M. DURKHEIM. - Il ne s'agit pas des événements, mais des mobiles intérieurs qui ont pu
déterminer ces événements. Comment les connaitre ? Il y a deux procédés possibles. Ou bien on
cherchera a découvrir ces mobiles objectivement et par une méthode expérimentale : cela, ni les
témoins, ni les agents n'ont pu le faire. Ou bien on cherchera a les atteindre par une méthode
intérieure, par l'introspection. Voila la seule méthode que peuvent s'appliquer a eux-mémes les


http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm

témoins et les agents. C'est donc la méthode introspective que vous introduisez en histoire et d'une
facon illimitée. Or tout le monde sait combien la conscience est pleine d'illusions.

Depuis bien longtemps, il n'y a plus un psychologue qui pense atteindre par l'introspection les
causes profondes. Toute relation causale est inconsciente, il faut la deviner apres coup ; on n'atteint
par l'introspection que des faits, jamais des causes. Comment donc les agents, qui se confondent
avec les actes eux-mémes, pourraient-ils se rendre compte de ces causes ? IlIs se trouvent dans les
conditions les plus facheuses pour les bien découvrir. Et si cela est vrai des faits psychiques
individuels, a plus forte raison en est-il de méme des événements sociaux dont les causes échappent
bien plus évidemment a la conscience de l'individu.

Ces causes, indiquées par les agents, loin d'avoir une importance quelconque, doivent étre
généralement tenues pour des hypothéses trés suspectes. Je ne connais pas pour ma part un cas ou
les agents aient apercu les causes avec exactitude. Allez-vous, pour expliquer des phénomenes
comme les interdits religieux, comme la Patria potestas des Romains, accepter comme fondées les
raisons que les jurisconsultes romains en donnaient ? Comment expliquer des faits de ce genre, si ce
n'est pas une méthode expérimentale opérant lentement et objectivement ? Qu'est-ce que la
conscience individuelle peut bien savoir des causes de faits aussi considérables et aussi complexes ?

M. SEIGNOBOS. - Nous ne parlons pas des mémes faits, je parle simplement des événements, des
faits historiques qui ne se sont produits qu'une fois.

M. DURKHEIM. - Mais que dirait-on d'un biologiste qui ne considérerait sa science que comme un
récit des événements du corps humain, sans étudier les fonctions de cet organisme ? Et vous-méme,
d'ailleurs, avez parlé des religions, des coutumes, des institutions.

M. SEIGNOBOS. - J'en ai parlé comme de la seconde rangée de phénoménes qu'atteint I'historien,
et au sujet de laquelle il se sent déja beaucoup plus mal a l'aise.

M. DURKHEIM. - Mais vous ne pouvez absolument rien comprendre aux événements proprement
dits, aux faits, aux altérations, aux changements, vous ne pouvez étudier ce que vous appelez la
premiere rangée, si vous ne connaissez pas avant tout les religions, les institutions qui sont I'ossature
de la société.

M. SEIGNOBOS. - C'est une question.

M. DURKHEIM. - Vous reconnaissez, du moins, que, en ce qui concerne les institutions, les
croyances, les coutumes, les mobiles conscients des agents ne jouissent plus du privilege que vous
leur attribuez en matiére d'événements ?

M. SEIGNOBOS. - je ne dis pas que les hypotheses des agents sont ici sans valeur, je dis qu'il faut
beaucoup plus de critique avant d'admettre ces motifs, car la encore ce sont les motifs conscients que

nous atteignons les premiers.

M. DURKHEIM. - Ainsi, de toutes fagons, ce que I'historien atteint vraiment, ce sont les causes
conscientes ? Tout le reste lui est inconnu ?

M. SEIGNOBOS. - Non pas totalement inconnu, mais plus inconnu que ce qui est conscient.

M. DURKHEIM. - Les causes qui sont le plus immédiatement a la disposition de I'historien, ce sont
donc les motifs intérieurs, tels qu'ils apparaissent aux agents ? Pourquoi ce singulier privilege ?



M. SEIGNOBOS. - Mais c'est bien simple : parce que les agents et les témoins nous offrent une
explication des actes conscients. Sans doute ils peuvent se tromper, et il faut critiquer leurs
explications ; mais malgré tout ils avaient un moyen de savoir quelque chose et nous ne I'avons pas.

M. DURKHEIM. - Si nous n'avons pas d'autre moyen de connaitre, il n'y a rien a faire en histoire.
Si I'on entend I'histoire comme vous I'entendez, ceux qui n'en font pas peuvent se consoler et se
réjouir méme de n'en pas faire.

M. SEIGNOBOS. - En effet, il n'y a aucune sécurité, aucune certitude en histoire lorsqu'on prétend
atteindre les causes. La preuve en est que les explications des phénoménes sont toujours différentes
et ne sont jamais d'accord.

M. DURKHEIM. - Votre méthode méne au nihilisme le plus absolu. A quoi bon alors faire une
grande place a l'enseignement historique ! Ce serait beaucoup de temps perdu pour arriver a un
résultat singulierement mince.

M. SEIGNOBOS. - Pardon. L'histoire a pour fonction de rappeler, aux gens qui I'oublient,
'interdépendance et la réaction continuelle des diverses séries de faits qu'on tend naturellement a
séparer en compartiments étanches. Et, par la, elle peut influer fortement sur l'orientation de I'esprit.
Elle montre qu'il n'y a jamais de phénomenes isolés ou discontinus.

M. DURKHEIM. - Tous ceux qui s'occupent de I'étude du passé savent bien pourtant que les
motifs immédiatement visibles, que les causes apparentes sont de beaucoup les moins importantes.
Il faut descendre beaucoup plus bas dans le réel pour pouvoir le comprendre. Ou bien, s'il n'y a
possibilité d'atteindre d'autres causes, il faut dire franchement qu'on ne peut atteindre aucune cause
véritable. Il est vrai que vous distinguez et semblez opposer la cause et la loi. Mais qu'est-ce qu'une
cause qui n'est pas une loi ? Toute relation de causalité est une loi.

M. SEIGNOBOS. - Mais non ; il y a des événements qui ne se sont produits qu'une fois et dont
pourtant on détermine la cause.

M. DURKHEIM. - Dés que j'ai établi une relation entre deux termes A et B, j'ai une loi. Nous ne
définissons pas la loi par la généralité des cas ou elle se manifeste. Il n'est pas nécessaire que, en fait,
la relation se reproduise plus ou moins souvent ; il suffit qu'elle soit de nature a se reproduire. Les
logiciens reconnaissent qu'on peut établir une loi sur une expérience bien faite. Une fois la loi
établie, les faits se reproduiront ou non, cela n'a pas d'importance théorique. Certains phénomenes,
par exemple les phénoménes tératologiques, sont précisément instructifs, parce qu'ils sont uniques
ou exceptionnels. Je ne vois donc pas comment on peut établir une relation causale qui ne soit pas
une loi. Si je sais que A est la cause de B, je sais que A sera toujours la cause de B. Le lien qui les unit
est affirmé comme réel sans condition de temps et de lieu.

M. SEIGNOBOS. - Pourtant jamais un homme ne doutera que Marat ait été poignardé. Un coup
de couteau donné a quelqu'un provoque sa mort, voila une cause, et je ne vois pas des lois dans cet
événement.

M. DURKHEIM. - Tout le monde dira que Marat est mort d'un coup de couteau, a moins qu'on ne
trouve que le bain trop chaud a déterminé sa mort, avant le coup de poignard. De toutes facons, ce
n'est pas parce que le coup de couteau précéde la mort, qu'on y voit la cause de la mort. C'est en
vertu de la loi générale qu'un coup de couteau détermine la mort, s'il atteint un organe essentiel. Le
coup de couteau n'est cause que s'il a produit cet effet. Si une autre cause avait produit la mort, le
coup de couteau ne serait pas tenu pour cause ; sur ce point, le savant et |'opinion populaire sont
absolument d'accord.



Mais je reviens aux procédés de recherche des causes. N'y a-t-il vraiment pas d'autre méthode
pour découvrir les causes, que de faire appel aux indications des témoins ou des agents ? Pourquoi,
vis-a-vis des phénomenes humains, des phénomeénes sociaux, serions-nous dans des conditions plus
défavorables que vis-a-vis des phénomeénes de la nature ? Pourquoi la aussi ne pourrions-nous pas
chercher les causes et les lois du dehors ? je laisse de c6té la sociologie, qui est trop jeune encore
pour servir d'exemple. Mais voici la psychologie qui existe depuis plus longtemps. En psychologie on
cherche a étudier l'inconscient et on y parvient, sans faire pour cela des constructions en ['air.

M. SEIGNOBOS. - Les méthodes d'observation sont bien meilleures.

M. DURKHEIM. - Si jamais, dans un domaine, la méthode introspective semblait indispensable,
c'était pour I'étude méme de la conscience individuelle. Car il s'agit ici de phénomenes intérieurs par
définition. Et pourtant, malgré les difficultés, I'étude psychologique de l'inconscient et I'étude
objective du conscient sont possibles et réussissent. Pourquoi l'une et l'autre seraient-elles
impossibles pour les phénomeénes sociaux et historiques ?

M. SEIGNOBOS. - Est-il vraiment possible d'étudier I'inconscient en psychologie ? je n'en sais rien,
et je crois qu'on n'arrive encore a aucune conclusion certaine. Mais, en tout cas, le psychologue
dispose de procédés de recherche qui nous sont refusés. Tout d'abord il travaille sur des sujets, c'est-
a-dire sur des faits complets et non sur des fragments conservés au hasard ; il peut observer les
cataleptiques et surtout les aliénés. Le psychologue voit les événements se dérouler devant lui. En
histoire, au contraire, les éléments méme nous manquent, nous n'avons jamais que le reflet des
événements apercus et relatés par d'autres. Nous travaillons forcément sur des matériaux de seconde
main, puisque nous ne savons des choses, par définition, que ce qu'en disent ceux qui les ont vues.

M. DURKHEIM. - Ce travail sera plus difficile, plus complexe, voila tout; les procédés restent
valables.

M. SEIGNOBOS. - Non, si les éléments mémes nous manquent.

M. DURKHEIM. - Alors il faut renoncer a faire de I'histoire. Si les données historiques sont
accessibles de quelque fagon, elles sont comparables et la méthode objective doit étre appliquée.
Sinon, il n'y a plus d'histoire.

M. SEIGNOBOS. - Pardon. Nous disposons de quelques données qui nous suffisent pour établir des
relations de cause a effet, mais qui ne nous permettent pas de déterminer et d'expliquer l'inconscient.

M. DURKHEIM. - Mais il n'est pas question ici d'inconscient ; la difficulté n'est pas la. Il s'agit de la
connaissance des causes, et je soutiens que nous ne pouvons, en aucune maniere, pour savoir quelle
est la cause d'un événement ou d'une institution, nous borner a interroger les agents de cet
événement et leur demander leur sentiment.

M. SEIGNOBOS. - Vous exagérez, il y a des cas ol les témoins ne se trompent pas : ils ont bien vu
que Guillaume d'Orange est parti en Angleterre parce qu'il ne craignait plus I'armée de Louis XIV.

M. DURKHEIM. - Je ne dis pas que ces interprétations soient sans intérét. Quand le malade croit
qu'il a la fievre, son sentiment, vrai ou faux, est un fait intéressant dont le médecin doit tenir
compte. De méme ici. Mais votre exemple prouve déja qu'une autre méthode est possible. Car
comment feriez-vous la sélection entre les cas ou les témoins disent vrai et les cas ou ils se trompent,
si vous n'avez d'autre critére que le recours aux témoins ? Le médecin consulte le malade, il doit
commencer par la, mais sa réponse ne doit étre qu'une donnée entre d'autres données, et toutes ces



Iy

données demandent a étre élaborées méthodiquement, sans qu'aucune puisse 'nous fournir
directement et immédiatement la cause véritable. Quelle que soit la valeur des indications
contenues dans les documents, il faut donc les critiquer, les organiser méthodiquement et non les
enregistrer. Mais vous voyez combien la question que vous avez posée est ambigué. Il ne s'agit plus,
pour l'instant, de conscient ou d'inconscient, mais nous revenons au probléme qui nous occupait I'an
dernier : la connaissance des causes en histoire. Vous avez mélé a cette question quelques
considérations sur l'inconscient qui n'ont rien & voir avec elle. Evidemment, il y a de /'inconnu en

histoire ; c'est un truisme, mais cela n'intéresse en rien le probléme de l'inconscient.

M. SEIGNOBOS. - Ce que je me suis demandé, c'est précisément quelle est la part irréductible de
I'inconscient dans cet inconnu historique.

M. DURKHEIM. - Mais les deux questions n'ont aucun rapport. J'irai méme sur ce point bien plus
loin que vous. Vous avez l'air d'identifier le conscient et le connu, comme si ce qui est éclairé par la
conscience de I'agent individuel était plus aisément connaissable que le reste. En réalité, ce qui est
conscient est aussi plein d'obscurité. je dirai donc que le conscient et l'inconscient sont également
obscurs, et que, dans les deux cas, la question de la méthode a suivre pour arriver a la connaissance
des causes se pose dans des termes identiques.

M. SEIGNOBOS. - Mais il y a pourtant des phénomeénes conscients et qui ne sont pas inconnus.
Voyez les langues.

M. DURKHEIM. - Evidemment les mots sont connus, mais quel sens mettait-on derriére ces
mots ? Rien de plus difficile a découvrir.

Ce qu'il faut chercher c'est un moyen de comparer les données historiques, d'établir des séries
de phénomeénes qui varient parallélement; c'est par ces rapprochements méthodiques qu'il est
possible de découvrir des causes. Et je crois qu'on peut y arriver. Vous oubliez vraiment que depuis
cinquante ans on a fait bien du chemin en histoire comparée : il y a la toute une ceuvre positive que
vous semblez totalement méconnaitre.

M. SEIGNOBOS. - Mais aussi les systemes s'écroulent tous les vingt ans.

M. DURKHEIM. - Si vous voulez montrer que la science est toujours en perpétuel devenir, je crois
gue nous serons tous d'accord sur ce point. Tout le monde admet que la science avance lentement
et n'établit jamais que des probabilités. Mais du moment qu'il y a en histoire un certain nombre de
données positives, du moment que vous jugez ces données suffisantes pour fournir la trame d'un
récit historique, pourquoi seraient-elles insuffisantes quand il s'agit d'instituer une comparaison
méthodique ? Nulle part, on ne trouve des causes toutes faites; toujours il faut que I'esprit les
découvre, et il faut pour cela qu'il procede méthodiquement : pourquoi du fait que les documents
historiques doivent étre critiqués minutieusement, de ce qu'ils sont courts, incomplets,
fragmentaires, conclure a I'impossibilité d'une science historique ? Mais, a y regarder de preés, |'écart
entre les phénoménes de la vie et ce qui en passe dans la biologie n'est pas moins grand encore que
I'écart entre la vie sociale et ce qui en passe dans I'histoire. Toute science en est la.

M. SEIGNOBOS. - Au contraire, ce qui passe dans les documents est infime, si I'on songe a la
masse des événements du passé. En biologie, nous avons affaire a des ensembles concrets, en
histoire, nous n'avons que des morceaux d'événements.

M. DURKHEIM. - Qu'est-ce qui empéche de comparer ces fragments ? Vous-méme reconnaissez
leur solidarité, puisque vous les groupez selon les époques et en dégagez un tableau du passé.



M. SEIGNOBOS. - Nous avons vaguement l'impression que plusieurs séries de phénomeénes
changent en méme temps, mais...

M. DURKHEIM. - Quand je constate, dans un nombre de cas bien observés et bien étudiés, que
telle organisation familiale est liée a telle particularité de I|'organisation sociale, pourquoi
m'empécheriez-vous d'établir un tel rapport entre ces deux séries de phénomenes ?

M. SEIGNOBOS. - Parce qu'on n'a presque jamais affaire a des phénoménes suffisamment
analogues, pour permettre une comparaison..

M. DURKHEIM. - Mais enfin ce sont des faits; je les constate, et vous savez combien on
rencontre souvent des similitudes frappantes entre institutions de différents peuples.

M. SEIGNOBOS. - Ces peuples sont toujours si profondément différents.

M. DURKHEIM. - Mais quand, a propos du mariage, je constate, sur des points tres différents du
globe, des formalités identiques et des cérémonies de tous points comparables, quand je trouve que
les hommes et les femmes vivent ensemble de la méme fagon, vous pensez qu'il n'y a rien la qui
vaille la peine de faire une comparaison. Que concluez-vous donc de tout cela ?

M. SEIGNOBOS. - Rien. Je ne sais pas la cause de ces ressemblances.

M. LACOMBE. - M. Seignobos semble oublier que les documents, intrinsequement et isolément
consultés n'arriveraient jamais a certifier les faits ; c'est au contraire la généralité et la ressemblance
des laits qui certifient les documents. Sans comparaison, pas de certitude. Supposez que vous ayez
un document unique, et d'apparence authentique, mais relatant un fait sans autre exemple dans
I'histoire ; vous douterez probablement du fait, et avec raison.

M. SEIGNOBOS. - Mais la comparaison en histoire se réduit au fond a I'analogie : il n'y a jamais de
similitudes completes.

M. LACOMBE. - Qu'importe ! Sans comparaison, il n'y a pas de certitude ; et, d'autre part, c'est la
comparaison qui fonde, qui assure notre critique. Quand je me trouve en face de certains mobiles
que les historiens attribuent aux anciens, je suis enclin au doute, parce que je ne reconnais pas, dans
les hommes qu'on me décrit, I'humanité que je connais ; vous le voyez, la comparaison est toujours
précieuse.

M. SEIGNOBOS. - D'accord. C'est en effet d'apreés de vagues analogies avec le présent qu'on juge
et qu'on critique le plus souvent les phénoménes du passé, car, trouver des analogies vraiment
précises entre deux séries anciennes et les comparer n'arrive que rarement. Comparer veut dire
surtout pour I'historien rapprocher ce qu'il trouve du présent ou il vit.

M. LALANDE. - Jusqu'a présent nous n'avons abordé que la premiere question, celle de la
connaissance des causes, de l'inconnu en histoire. Resterait a examiner la seconde, celle de savoir
sous quelles formes on doit se représenter ce qui, dans les causes historiques, échappe a la
conscience de l'individu. C'est ce que visait M. Seignobos dans la derniére partie de sa note en
demandant : « Doit-on faire intervenir une cause sui generis.... la pression exercée par le corps social
sous forme de tradition et d'organisation collective. Ce qui conduirait G admettre une espéce de
phénomeénes spéciale, différente des faits humains individuels ? Faut-il attribuer les caractéres
communs dont la cause nous échappe a un Volksgeist, a une Sozialpsyche distincts des individus ? »

M. DURKHEIM. - Cette question ne me parait pas rentrer dans celle que nous traitons. Sans



doute, M. Seignobos semble croire que la conscience collective a été imaginée comme un moyen
d'expliquer l'inconscient en histoire. C'est inexact. D'abord, on peut admettre qu'il y a de
I'inconscient, et nier toute conscience collective ; cet inconscient peut étre tout individuel. Puis, s'il y
a une conscience collective, elle doit comprendre des faits conscients et en rendre compte, aussi
bien que des faits inconscients. Car, enfin, puisqu'elle est une conscience (a supposer qu'elle existe) il
faut bien gu'elle soit consciente par quelque endroit.

M. SEIGNOBOS. - Ou donc ? Je voudrais bien savoir ol est ce lieu ol la collectivité pense
consciemment ?

M. DURKHEIM. - Je n'ai pas a aborder ici la question de la conscience collective qui déborde
infiniment le sujet qui nous occupe. Tout ce que je tiens a dire, c'est que, si nous admettons
I'existence d'une conscience collective, nous ne l'avons pas imaginée dans le but d'expliquer
I'inconscient. Nous avons cru découvrir certains phénomeénes caractéristiques absolument différents
des phénomeénes de psychologie individuelle et c'est par cette voie que nous avons été conduits a
I'hypotheése que vous attaquez ici, je ne sais trop pourquoi.

M. LALANDE. - Il semble cependant que les deux questions soient connexes : la solution de la
premiére peut dépendre de celle de la seconde. S'il est vrai qu'il y ait un esprit social collectif, cela
n'exclut-il pas la méthode qui consiste a chercher I'explication des faits historiques dans les motifs des
agents et dans la conscience qu'ils en ont ? La seule méthode légitime serait alors, comme le pense
M. Durkheim, de se placer au point de vue objectif, de comparer des séries, de dégager des lois en
constatant des répétitions.

M. DURKHEIM. - Je ne viens pas ici exposer ma méthode, je viens discuter celle que nous propose
M. Seignobos. Je voudrais pourtant bien savoir pour quelle raison il nous refuse le droit d'établir des
comparaisons entre les données historiques.

M. SEIGNOBOS. - Dans les sciences positives, les éléments sont analogues et connus de fagon
précise, ils sont homogénes et précis, on peut dés lors comparer des séries de phénoménes (corps
chimiques bien définis). En histoire, au contraire, ce que nous comparons, ce sont tout simplement
des choses qu'on appelle ou qu'on a appelée de la méme fagon et cette identité de dénomination
peut étre purement verbale. Voila pourquoi je dis que les phénoménes psychologiques ne sont pas
comparables entre eux. Au contraire, quand nous avons par hasard affaire a des phénoménes
physiques (ou physiologiques), la comparaison devient possible. Aussi la famille peut-elle sans doute
étre étudiée plus aisément que d'autres phénomeénes.

M. DURKHEIM. - Je vous avoue que j'éprouve une vive surprise en entendant énoncer comme
évidente une proposition qui me semble contredite par tout ce que je sais. Le point de départ de
I'évolution domestique n'est nullement physique. La majeure partie des phénomenes familiaux, tels
qu'ils nous sont donnés, ne parait pas découler du fait de la génération. La génération n'est pas l'acte
central et constitutif de la famille. Celle-ci est souvent un groupement de gens qui ne sont méme pas
unis par le lien du sang (la part des éléments consanguins est souvent tres faible).

M. SEIGNOBOS. - Mais précisément un tel groupement nous ne l'appelons plus une famille. La
famille est composée, historiquement parlant, d'éléments consanguins.

M. BLOCH. - Mais prenez le [mot grec: “yévoc”] grec : il n'est pas prouvé du tout qu'il était
composé d'éléments consanguins, ni qu'il devait son origine a la consanguinité.

M. LACOMBE. - Le fait essentiel qui vous classe le membre de la famille, c'est le fait de la
collaboration. Quand le fils quitte le pére, quand il ne collabore plus avec lui, il n'est plus de la famille,



il perd méme son droit d'héritier. Au contraire celui qui a été recu, admis a collaborer, entre par cela
méme dans la famille. Ainsi, au moyen dge, quand un homme étranger par le sang vivait @ méme
pain et a méme pot, il devenait cohéritier.

M. SEIGNOBOS. - Cette discussion montre, mieux que je n'aurais pu le faire, toute la difficulté
qu'on a a s'entendre en histoire, méme sur les notions les plus usuelles et les plus claires en
apparence. Car, enfin, qui me prouve que le [mot grec: “yévoc¢”] grec puisse étre assimilé a une
famille au sens ol nous entendons ce mot ?

M. BLOCH. - Vous dites que cela n'est pas prouvé. Mais, si le [mot grec: “yévoc”] grec n'est pas la
famille au sens actuel du mot, on peut admettre au moins qu'il en tient lieu et qu'il a été con¢u a
I'imitation de la famille.

M. DURKHEIM. - Ou inversement que la famille restreinte d'aujourd'hui est concue a l'imitation
du [mot grec: “yévocg”].

M. BLOCH. - Je suis vraiment effrayé du scepticisme de M. Seignobos.. A I'entendre, que resterait-
il de I'histoire ? A peu prés rien. Mais, d'un autre cété, je crois, contre M. Durkheim, qu'il y a une
distinction profonde a faire entre les méthodes praticables en histoire et celles des autres sciences. Il
faut étudier les phénoménes historiques, tels qu'ils nous sont donnés une fois pour toutes, car, nous
aurons beau faire, nous ne parviendrons jamais a les répéter, De la la difficulté que nous avons en
histoire a formuler des lois, et I'impossibilité d'admettre avec M. Durkheim que les causes peuvent
s'identifier aux lois. Cela est vrai dans les autres sciences, mais ici, comme la répétition est impossible,
comme nous ne pouvons par suite isoler I'essentiel de I'accessoire, il en est autrement.

Nous pourrons peut-étre énoncer des lois, tant qu'il s'agira de faits historiques trés simples et trés
grossiers (comme, par exemple, les faits de géographie humaine), mais il faudra y renoncer dés qu'on
arrivera aux faits psychologiques si divers et si complexes.

M. DURKHEIM. - Alors, il faudra renoncer aussi a formuler des relations causales.

M. BOUGLE. -Je crois comme M. Durkheim que toute explication causale, pour étre vraiment une
explication, ne peut pas manquer de se référer a des lois.

Il est vrai que les historiens croient le plus souvent expliquer certains phénoménes par les causes
seules, abstraction faite des lois ? Cela signifie simplement qu'ils laissent dans I'ombre et sans les
expliciter les lois sur lesquelles reposent leurs affirmations.

Parfois, cependant, ils formulent ces lois comme malgré eux : on les surprend ainsi en flagrant
délit de sociologie. C'est ainsi que, recemment, dans un livre de M. Bloch, je rencontrais, a propos des
restes de clienteles qui ont persisté dans I'ancienne Gaule, cette proposition générale : le régime de la
protection « s'impose et domine toutes les « fois que I'Etat se montre inférieur & sa téche, c'est-a-
dire incapable d'assurer la sécurité des individus, soit qu'il n'ait pas encore achevé de se constituer,
soit qu'il ait commencé déja a se dissoudre ». On pourrait multiplier les exemples de ce genre. lls
tendent a prouver qu'on ne peut expliquer sans invoquer des lois.

M. BLOCH. - C'est, en effet, une tendance invincible a laquelle I'historien résiste difficilement, et
cela montre seulement que nous devrions étre plus prudents et entourer nos affirmations de plus de
réserves encore que nous ne le faisons.

M. DURKHEIM. - Je crois qu'au fond je suis d'accord avec M. Bloch a la condition de distinguer
deux choses profondément différentes, et que I'histoire des temps modernes ne distingue pas assez :



1° Les événements historiques
2° Les fonctions sociales permanentes.

En ce qui concerne les événements, on se trouve en présence d'une masse indéfinie de faits, au
milieu desquels I'esprit peut difficilement introduire un ordre scientifique. J'admire les historiens qui
peuvent vivre a l'aise dans cette poussiere d'événements désordonnés.

Mais outre les événements, il y a les fonctions, les institutions, les manieres de penser ou d'agir
fixées et organisées. Dans ce domaine, les comparaisons deviennent possibles : au lieu d'étre
débordé par I'extréme diversité des faits donnés, on est bientot frappé du nombre trés restreint de
types, de l'espece de pauvreté qui se manifeste, quand on étudie une méme fonction chez différents
peuples ou a diverses époques. je n'ai pu le faire encore que pour les types de famille ; mais j'ai
constaté, a travers les temps, un nombre trés minime de types vraiment distincts. Or un type de
famille est solidaire de toute I'organisation sociale ; il doit donc en étre a peu prés de méme pour les
autres fonctions dont I'ensemble constitue la collectivité. Sans doute, je n'ai pu étudier toutes les
sociétés, j'ai di abstraire et laisser de c6té bien des faits. Mais il est pourtant frappant qu'on puisse
coordonner et ramener a quelques grandes formes trés simples les institutions familiales d'un grand
nombre de peuples. Cette identité est extrémement remarquable, et elle montre bien la possibilité
d'une véritable science historique. Sans doute, pour d'autres fonctions, le travail serait plus
complexe, mais les difficultés ne semblent pas insurmontables. En tout cas I'historien a le droit et le
devoir d'entreprendre ce travail, au lieu de désespérer.

M. SEIGNOBOS. - Malheureusement il y a une difficulté fondamentale qui rend de telles
tentatives singuliérement précaires : c'est que nous n'avons aucun procédé pour construire des
catégories vraiment précises et comparables; nous ne savons jamais au juste ce que nous
comparons. De tels rapprochements peuvent étre ingénieux, suggestifs, ils n'ont absolument rien de
scientifique.

M. LACOMBE. - C'est que vous étes trop exigeant ou trop ambitieux, vous voulez toujours
comparer ensemble des blocs immenses de faits, d'événements. Il faut commencer par analyser et
par comparer des fragments. - Par exemple je me propose de montrer les répercussions semblables
qu'a provoquées a travers les temps, les lieux, un méme type de culture agricole.

M. SEIGNOBOS. - Evidemment il y a des phénoménes plus simples, pour lesquels un nombre assez
minime de combinaisons sont possibles (par exemple I'organisation familiale). Mais prenez la vie
politique, les langues, ici il n'y a plus qu'indétermination.

M. BOUGLE. - Mais, dans ['étude des langues, on est parvenu précisément a dégager des lois, &
établir des relations intelligibles.

M. SEIGNOBOS. - On n'a guére découvert que des lois phonétiques, et encore parce qu'on avait la
un substratum physiologique, qui permettait I'emploi de méthodes expérimentales et méme
graphiques.

M. DURKHEIM. - Beaucoup de linguistes croient au contraire qu'on pourrait introduire avec
avantage le point de vue sociologique dans I'étude des langues.

M. SEIGNOBOS. - Mais il ne peut apporter que de l'obscurité, que pouvons-nous comprendre du
mécanisme social des anciennes collectivités ? Trés peu de chose, et uniquement au moyen
d'analogies avec notre société d'aujourd’hui.



M. DURKHEIM. - Il me semble au contraire comprendre les sociétés australiennes beaucoup
mieux que les notres.

M. SEIGNOBOS. - Nous n'entendons pas la méme chose par le mot comprendre. Car, pour ma
part, il me semble comprendre beaucoup mieux les sociétés actuelles que les Australiens. C'est
probablement une question d'imagination. je regrette seulement que nous n'arrivions pas a étudier
directement la question de l'inconscient.

M. BOUGLE. - Mais vous paraissez croire sans cesse que l'inconscient peut-étre assimilé o
I'inconnu. Pourquoi refusez-vous d'appliquer aux mobiles inconscients le procédé de recherche que
vous appliquez aux mobiles inconscients. Vos bases de recherches sont les mémes, vos raisonnements
pour induire les causes des actes et des événements valent aussi bien pour les causes inconscientes
que pour les autres.

M. SEIGNOBOS. - Mais non : quand il s'agit de motifs inconscients je ne trouve rien; c'est le
néant.

M. BOUGLE. - Pardon. Notre expérience personnelle nous révéle aussi bien les motifs inconscients
que les motifs conscients. Ne nous apprend-elle pas que beaucoup de nos actes ne peuvent
s'expliquer que par des causes qui, au moment de [l'action méme, n'arrivaient pas a notre
conscience ? Nous apercevons continuellement aprés coup les mobiles d'une action qui nous avaient
échappé. Nous pouvons donc aussi bien trouver dans le passé des cas de motivation inconsciente, que
des cas de motivation consciente.

M. SEIGNOBOS. - Non, puisque ces expériences dont vous parlez ne se trouvent pas relatées dans
les documents qui constatent les événements et leurs causes apparentes.

M. BOUGLE. - Mais les causes inconscientes sont autant ou aussi peu dans le document que les
causes conscientes. Dans les deux cas, vous ne transcrivez pas le document, vous tdchez de
comprendre et de reconstituer I'état d'esprit de son auteur. Prenez I'histoire de Tite-Live : je crois que
les mobiles inconscients qui le guident se lisent aussi facilement que les mobiles conscients et
apparents.

M. SEIGNOBQOS. - Je ne crois pas beaucoup a cette possibilité de reconstituer ainsi la psychologie
des individus ou des groupes.

M. LACOMBE. - Pourquoi diable faites-vous donc de I'histoire ?

M. SEIGNOBOS. - Pour chercher des relations entre des séries de faits, et pour comprendre le
passé sur le modele du présent.

M. LACOMBE. - Mais au fond des faits, ce que nous cherchons toujours, c'est I'hnomme ; que ce
soit tres difficile, soit, mais le but est toujours d'arriver a dégager le mécanisme psychologique des
actions et des événements.

M. SEIGNOBOS. - Mon but est tout simplement d'expliquer, si cela est possible, par quelle chaine
d'événements bien liés nous en sommes arrivés a I'état actuel. Et je suis enclin a attribuer dans cette
explication une trés grande importance aux motifs exprimés par les agents, parce qu'ils ont connu
directement les faits. Ce que je demande au sujet de I'inconscient c'est s'il peut étre expliqué par une
série d'états intérieurs des individus qui agissent en commun, ou s'il faut faire intervenir quelque
chose d'extérieur et de supérieur aux individus ?



M. DURKHEIM. - Encore une fois, sous le nom d'inconscient, vous réalisez une entité. je
comprends que vous posiez la question pour tous les phénomenes de la vie collective : peut-on les
expliquer par des causes individuelles ou faut-il admettre des causes spécifiquement sociales ? Mais
pourquoi limiter la question aux phénomenes inconscients ?

M. SEIGNOBOS. - Parce qu'ils sont plus mystérieux pour nous et que nous sommes plus portés a
admettre pour eux des causes indépendantes des individus.

M. DURKHEIM. - Mais le fait que les événements ont été ou non conscients est d'importance
secondaire pour I'historien qui cherche vraiment a comprendre et a réfléchir. Vous diminuez votre
role, en vous abritant derriere ces témoins ou ces agents que vous appelez conscients. Tant que la
recherche méthodique n'est pas faite, nous ne savons méme pas si tel phénomene releve de motifs
conscients et inconscients, il n'y a donc pas la un critére préalable : cette distinction est le résultat du
travail historique et non son guide. L'inconscient s'explique souvent par le conscient ou inversement ;
I'inconscient n'est souvent qu'une moindre conscience ; bref, il n'y a pas de question spéciale qui se
pose pour la connaissance de l'inconscient. Vous posez en réalité, sous une forme partielle, le grand
probléeme de la sociologie, celui de la conscience collective ; il est trop général pour I'aborder ici.

M. SEIGNOBOS. - Je posais cette question, parce qu'en histoire nous rencontrons souvent des
phénomeénes inexplicables, et qui en apparence nous semblent parvenir de causes inconscientes. C'est
a cause de ce phénomene que « l'école historique » et Lamprecht ont fait intervenir I'action de
réalités supra-individuelles, et je croyais que c'était en obéissant a un sentiment du méme genre que
les sociologues contemporains avaient été conduits a poser une réalité collective sui generis.

M. DURKHEIM. - Voila I'erreur. je n'ai pas a faire d'hypothéses sur les raisons dont a pu s'inspirer
Lamprecht ; mais celles qui ont déterminé les sociologues contemporains dont parle M. Seignobos
sont tout a fait différentes. Et ceci m'ameéne a opposer aux deux attitudes que vous avez indiquées,
I'attitude voltairienne qui se borne a déclarer qu'il y a des choses encore inconnues et |'attitude
mystique qui hypostasie le mystére du passé, une troisieme attitude qui est la nbtre ; elle consiste a

travailler méthodiquement pour arriver sans parti pris, sans esprit de systeme a comprendre
scientifiguement le donné.

M. SEIGNOBOS. - Mais c'est précisément |'attitude voltairienne, c'est celle a laquelle j'incline.

M. LALANDE. - En somme il y aurait deux facons d'entendre le mot : comprendre, celle de
I'historien et celle du sociologue. Pour I'historien, comprendre c'est se représenter les choses sous
l'aspect de la motivation psychologique dont nous avons actuellement le modéle en nous-mémes;
pour le sociologue, au contraire, c'est se les représenter sous I'aspect de cas particuliers, qu'on peut
ramener a une loi ou du moins a un type général déja posé. Ce sont la deux problémes sans rapport
I'un avec l'autre, et dont l'opposition apparente ne vient que de ce qu'on les désigne par un méme
mot, a moins qu'on ne les solidarise avec d'autres hypothéses.

M. DURKHEIM. - En deux mots, nous n'acceptons pas telles quelles les causes qui nous sont
indiquées par les agents eux-mémes. Si elles sont vraies, on peut les découvrir directement en
étudiant les faits eux-mémes ; si elles sont fausses, cette interprétation inexacte est elle-méme un
fait a expliquer.

M. LALANDE. - Il me semble que M. Seignobos et M. Durkheim sont d'accord en ce qu'ils
admettent I'un et l'autre que les individus ne peuvent jamais étre donnés isolément, avant ou en
dehors de la société, et qu'on ne peut méme pas les supposer sans supposer en méme temps celle-ci.



M. DURKHEIM. - Reposons-nous sur cette illusion et disons que M. Seignobos admet comme moi
que le pays change les individus.

M. SEIGNOBOS. - Soit, mais a condition que le pays ne soit concu que comme l'ensemble des
individus.

M. DURKHEIM. - Mettons, si vous préférez, que l'assemblage change chacun des éléments
assemblés.

M. SEIGNOBOS. - J'admets cette tautologie.

3k 3k 3k %k %k %k ok



